क्ष श्रोरम् तत्सत् क्ष

# सहज-मार्ग

# SAHAJ-MARGA

वर्ष १



अंक ४

श्री रामचन्द्र मिशन, शाहजहांपुर, उ० प्र०

Shri Ram Chandra Mission

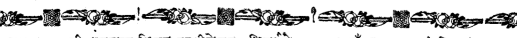
SHAHJAHANPUR (U.P.)

सम्पादक मंडल

काशीराम अमवाल, (आसाम) सूर्यप्रसाद श्रीवास्तव, लखीमपुर (उ० प्र०)

वार्षिक मूल्य ३) ]

[ एक अंक का १)



प्रकाशक-श्री रामचन्द्र मिशन पवजीकेशन डिपार्टमेन्ट, शाहजहाँपुर उ० प्र० (इन्डिया)

# विषयं सूचीः—

| ्रिया — : : : : : : : : : : : : : : : : : :   | तेसक १९७१                                                   | <b>पं</b> च्या |
|-----------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|----------------|
| १—मर्थना                                      |                                                             | 8              |
| र—सस्पादकीय •                                 |                                                             | २              |
| ३—मरण-त्योहर (कविता)                          | कुमारी कस्तूरी चतुर्वेदी, 'संध्या'<br>सन्दीसपुर-सोरी उ०प्र० | 8              |
| -४—भिन्ना का श्रधिकीरी                        | श्री रामचन्द्र जी, शाहजहाँपुर उ०प्र०                        | ય              |
| <del>∛</del> —भजन                             | महात्मा कवीरदास                                             | ६              |
| <b>६</b> —साप्रना                             | कुमारी केसर चतुर्वेदी एम.ए., एत.टी.                         | ્યુ            |
| अ—मनोरंजक सम्बाद                              | संकतित                                                      | 8              |
| ्रद—जिन्दगी में मौतका मजा चखने की<br>दीवानगी  | श्री काशीराम अमवाल, तिनसुकिया (श्रासाम)                     | १०             |
| ६—मनोरंजक सन्वाद                              | <b>सं</b> कलित                                              | १३             |
| १०-प्रियतम की साद (कविता)                     | स्व भीय श्री सदनमोहनलाल बदायू                               | <b>१</b> ४     |
| ११श्रम्यासी के श्रतुम्ब                       | एक श्रभ्यासी                                                | १४             |
| १२—श्रभिलाषा (कविता)                          | श्री सुरेशचन्द्र श्रीवास्तव लखीमपुर-                        | १न             |
|                                               | सीरी, उ॰प्र॰                                                |                |
| १३ - समाज में धर्म श्रीर श्रध्यात्म का प्रकृत |                                                             |                |
| श्रीर विकृत रूप                               | श्री रघुनन्द्रशसाद 'इन्द्र' लखीमपुर-खीरी                    | 38             |
| १४-मनोरंजक सम्बाद                             | संकलित                                                      | २६             |
| 15—God Realization.                           | Sri Ram Chandra ji,<br>Shahjahanpur, U. P.                  | 1              |
| 16- March to Eternity.                        | Sri Ishwar Sahai<br>Lakhimpur-Kheri U. P.                   | 5              |
| 17—The Scientific basis of                    |                                                             |                |
| Sahaj Marga                                   | Shri Raghavendra Rao,<br>Gulbarga—South India,              | -8             |
| (सर्गाधिकार सुरक्षित)                         |                                                             |                |

# सहज-मार्ग

उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य बरानिबोधतः (क्टी: जागो ! गुरुजनों को प्राप्त कर ज्ञान-लाभ करो !)

वर्ष १ {

दिसम्बर, १९५७

अङ्क



### प्रार्थना

है नाथ, तू ही मनुष्य-जीवन का ध्येय है। हमारी इच्छायें उन्नति में बाधक हैं। तू ही हमारा एक मान्न स्वामी ग्रीर इष्ट है। बिना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति ग्रसम्भव है।

( श्री रामचन्द्र मिशन, शाहजहाँपुर की दैनिक प्रार्थना )



प्रतिबन्ध न होने के कारण उन लोगों को भी मिशन
में आने से रोका नहीं जा सकता जो प्रतिभा और
बौद्धिक परिष्कार की दृष्टि से उतने भाग्यशाली
नहीं हैं जितने कि अनेक वैज्ञानिक और विद्वान।
ऐसे साधक निस्संदेह हमारे वृहत्तर लक्ष्यों के
प्रकाशन और चिरन्तन धर्म की उपर्युक्त व्याख्या
में समुचित योग नहीं प्रदान कर सकते। इसके परिणामस्वरूप यदि प्रतिभा सम्पन्न महानुभाव क्षुव्ध
होकर हमारे खुले निमन्त्रण को अस्वीकार करते
रहें, तो इसके लिये उनके अतिरक्त किसी को भी
दोषी नहीं ठहराया जा सकता। श्रहंकार शून्य
प्रतिभा नीर-चीर विवेकी होती है, और नीर-चीर
सभी कहीं साथ-साथ पाया जाता है।



इस वर्ष मिशन के मुख्य त्र्यर्जन निम्नाङ्कित हैं।

- (१) द्त्रिण-भारत में मिशन का प्रसार।
- (२) तीन पुस्तकों की पूर्ति।
- (३) त्रैमासिक पत्रिका का प्रकाशन।
- (१) मिशन के प्रधान श्री रामचन्द्र जी ने लखीमपुर शाखा के संचालक के साथ दिसम्बर जनवरी में द्त्तिए भारत का श्रमण किया। वे १४ दिसम्बर को तिरुपट्टी पहुँचे, जहाँ श्री वेङ्कटेश्वर विश्वविद्यालय के दर्शन-विभाग के रीडर डा० श्री के० सी० वरदाचारी एम० ए० पी० एच० डी० के साथ रुके। डा० वरदाचारी मिशन के साहित्य से परिचित थे श्रीर हमारे प्रधान श्री बाबू जी से काफी समय से पत्र व्यवहार और उनके निर्देशानुसार साधना में संलग्न थे। इस बार उन्होंने मिशन के प्रधान का प्रत्यत्त सम्पर्क लाम करके मिशन की

सदस्यता स्वीकार कर ली और मिशन के दारा सेवा का त्रत लिया। मिशन को डाक्टर साहब से अनेक आशायें हैं। तिरुपट्टी से श्री बाबू जी मद्रास, त्रिचनापल्ली, तन्जोर तथा गुलबर्गा गये। मद्रास में श्री एन० कुमारस्वामी को प्रशिच्चण की आजाप्रदान करके उनके संचालन में मिशन का एक और केन्द्र स्थापित किया। मिद्रास में एक केन्द्र श्री सी० एन० टी० मुदालियर के संचालन में पहले से ही संस्था-पित हैं। तन्जोर में श्री एम ॰ एस ॰ श्रीनिवासन के साथ रुके और मिशन के प्रति सहानुभूति और जिज्ञासा रखने वाले सज्जनों से मिले। गुलबर्गा में श्री राघवेन्द्र राव के संचालन में मिशन की शाखा पहले से ही संस्थापित है। इस बार उसका उद्घाटन श्री बाबू जी द्वारा हुआ। उद्घाटन के अवसर पर दिया हुआ उनका भाषण 'सहज मार्ग' के इस वर्ष के दूसरे श्रङ्क में प्रकाशित हो चुका है। दिच्या भारत के समस्त प्रशिच्या केन्द्र गुलवर्गा शाखा के अन्तर्गत कार्य करेंगे।

(२) मिशन के प्रधान श्री बाबू जी की श्रंप्रेजी की पुस्तक 'Reality at Dawn' का तामिल भाषा में श्रनुवाद डाक्टर के० सी० बरदाचारी की देख रेख में श्री ए० बाला सुब्रह्मण्यम द्वारा सम्पन्न हुआ। । श्री बाबू जी की एक श्रन्य श्रप्रकाशित पुस्तक 'श्रनन्त की श्रोर' जो मूलतः उर्दू में लिखी गई थी, लखीमपुर शाखा के श्रभ्यासियों के प्रयत्न से हिन्दी भाषा में रूपान्तरित हो गई।

तीसरी पुस्तक लखीमपुर शाखा के संचालक श्री ईश्वर सहाय जी ने श्रंभेजी में लिखी इस पुस्तक का नाम Fundamentals of the Philosophy of Sahaj Marg है। सहज-मार्ग की साधना-पद्धति



श्राज के मानव को विभिन्न विज्ञानों की उन्निति मौतिक समृद्धि श्रौर शक्ति प्रदान की है। उसके प्रधारिमक स्तर का तद्नुकूल उत्थान न हो सकने परिगाम-स्वरूप यही समृद्धि श्रौर शक्ति उसके तये श्रभिशाप सिद्ध हो रही है। विश्व के प्रायः भी महान मनीषी यह स्वीकार करते हैं कि गाज के युग की मांग मानव की श्राध्यात्मिक एवं तैतिक उन्नति के स्तरों के वैषम्य का निराकरण । इस समस्या के समाधान के श्रनेक एकाङ्गी यास हो रहे हैं। एक श्रोर धर्म-गुरू विज्ञानों की गति पर रोक लगाने तथा वैज्ञानिक श्रन्वेषणों गरा उत्पन्न श्राधुनिक संस्कृति को श्रनेतिक श्रौर स्पर्श्य घोषित करने के पन्नपाती हैं। दूसरी

क एवं कपोलकिल्पत मानकर भौतिक समृद्धि। ही मानव के परम श्रेय के रूप में स्वीकार रते हैं। हमारा विश्वास है कि इन्हीं परस्पर रोधी दृष्टिकोणों में समन्वय स्थापित करना जि के युग की सब से बड़ी आवश्यकता है।

ोर विज्ञानों के पंडित श्रध्यात्म शास्त्र को रहस्या-

उपर्युक्त उद्देश्य की पूर्ति के लिये आवश्यक कि अध्यातम शास्त्र और बद्धा विद्या अध्ययन, विद्या और अध्यास (Practice) के लिये सुलभ । इसके अध्ययन और अध्यास पर रोक तो गी भी नहीं रही। किन्तु अधिकारी शिष्य की ग्यता-सम्बन्धी प्रतिबन्धों आदि के कारण यह द्या अध्ययन की (आधुनिक) वैज्ञानिक पद्धति की दृष्टि से रहस्यात्मक श्रौर दुरूह समसी जाती रही है। इसे सामान्य जन के लिये सुलभ करने का प्रयास कर के ही भारतवर्ष मानव जाति के समज्ञ डपस्थित समस्या के समाधान में सहायक हो सकता है। जिस शाधित कल्याणकारी धर्म का साज्ञातकार समस्त समस्याश्रों को समाप्त कर देता है, वह एक ही है। काल श्रौर देश की विशेष माँगों को ध्यान में रखते हुये उसकी व्याख्या के प्रयास मानव-संस्कृति के श्रादि काल से बार-बार होते श्राये हैं। शाश्वत मानव धर्म की उपयुक्त व्याख्या श्री नहीं, वास्तविक कार्य तो उपर्युक्त धर्म के श्रभ्यास को जन साधारण के स्तर पर सुलभ करना है।

में

हमारा श्री रामचन्द्र मिशन श्राज १२ वर्षों से उपर्युक्त लक्ष्यों की पूर्ति के लिये श्रपने ढंग से प्रयत्नशील है। हम ब्रह्म विद्या श्रोर श्रध्यात्म शास्त्र को सच्चे जिज्ञासु केलिये तिनक भी रहस्यात्मक श्रोर दुरुह नहीं मानते। बड़े से बड़े वैज्ञानिकों श्रोर प्रतिभा सम्पन्न श्रम्वेषकों को हमारा खुला निमन्त्रण है कि वह इस विद्या को श्रध्ययन श्रोर परीज्ञण की दृष्टि से श्रपनायें। यह उन्हीं का दायित्व है कि इस विद्या श्रोर धर्म के मर्म को समभ कर युग की माँग के श्रमुकूल उसकी व्याख्या प्रस्तुत करें। इस विद्या के श्रध्ययन श्रोर उसके श्रमुसार शाश्वत धर्म के श्रम्यास श्रोर श्राचरण के लिए जन साधारण के किसी वर्ग विशेष पर

काभार प्रदेश करते हुये हम अपनी ज़ुटियों के उमी प्राप्त क्या तीए की निल्ला छामा हिनिका के निहर सिएट एट हार एक प्रोहेश्य भी प्र किह्म । गित्रि क्याउस में लीहर उप्तिप्रच कि किही में प्रित्रिम प्रिट कि इस कि कि कि कि र्रामड़ की ई छाक्ष्रही मेंड़ । गिंड़ हाष्ट्रीक्र और दिसम्बर क्रमशः जून, सितम्बर कोर के ड्राष्ट ग्रीह ,ार्गड़ होशीक्य में न्ध्र ३१ नल पाया। दूसरे वर्ष का प्रथम श्रद्ध माने सन् ने इसे वर्षे पनिका का प्रकाशन योजनानुकूल नहीं ग्रिमक धावनीष्ट कुछ हुनको। ए ध्रीप मित्र हि प्राद्रीयक में उन्हें इस अनुसार अक्टूबर में प्रकाशित कि माप्राक्रप के किही प भड़ । ई द्वार मन्नोस् प्रस्ति अह भारत में भारत के प्रथम वर्ष का

णिए कड़िकिस —

1

Ä

1

1

1

होन की आशा है। हाष्ट्रीक्य डिघीष्ट के किन्म्प मिनि मड़ । फिड़ि इसी गिरिष्ट हन्छन्ड कहन्यु इष्ट में निएक प्राप फर्नीए कि जिन्ही और फिराय हम जाया क

Literature District

। ईर हिस्स मध्म डास्त्रह । प्राम्ड रहांमी केंड्र हिंह म माध्य मिल कि फिडीह गिमड़ की ,ई हाम के ज्ञानकम है, उनके हम आभारी हैं। सहत्य प्राहक हमारे कि मार्थ तिषाहर कथीए कि किश्व महाभव में मिम नुष्टाइम नहीं । ई हाए के ड्राप्ट ड्राप्त गिफ्छ पिछ प्रकाशन प्रारम्भ हुआ। एतद्थे तिनसुषिया शाखा के क्सी।महाक 'गाम सहस्र भाग' का है मार्मी के छड़ एक्रहर माण्डीए के छाष्ट्राप्त के छि।गैछिछ क् भिशा की विनस्किया (आसाम) शाखा के

1

। इं शिए मिल् फ्रिन्ड रुक्नी

## **३ १।५०७-०५** ३ %

एइस उत्तर (शिक-रिप्तिका (प्रथंत संहित्र रिप्तिक रिप्तिक रिप्तिक )

मरण-त्योहार, सखी

या तर बाहे, सन्ध्या, सव दुहंस, सद्गुरु पास बला ॥हा। क्रिमेन-निमृष्ट उदासीनता-उदाल जगमगी, , राम-नाम है सदया वही ध्वान, गंज रहा नगरी ।।था। चुना सहज-पथ शव-यात्रा हित, त्यागि सक्त डगरी। वैस्सारियः के कांचा देवांहे, अनया-होत बनी ॥॥॥ ध्यान-दिक्टिया, सुरत-क्लावा, अर्थो अजन सुजी। ॥है॥ िए-हम-फ्राफ क्षां भीव ठडीं इह ग्रीष्ट । िन्यक-निव्वाणार ,राम,-नाम-वेबसी-गद्दाजबः मुदिता-कर्णा-मैत्रे-डपेचा, पुहुप, गुलाल गरी ।।?॥ र्याग-विराग-धूप सुलगाई, लगन-भर। क्लसी ॥१॥ छिड एष्ट्र-नमाष्ट ,िर्माक नगांष्ट प्रवृत्ति के नाइ

ऋतेस्वाद्यः-(४) सम्, (२) अथं, (३) काम, (४) मोस्।

# भिक्षा का अधिकारी

श्री रामचन्द्र जी, शाहजहांपुर-उत्तर प्रदेश

ZOUZOUZOUZO X COCONUZOUZO X

फकीर के पास कौन सा धन होता है ? वह तो भिखारी है- उस दरवार का । किन्तु कैसा भिखारी- कि प्याला सामने मगर माँगने का होश नहीं। एक व्यक्ति भीख भाँगने जाता है किन्त मालिक के पास जाकर इतना आत्मविस्मृत हो जाता है कि उसको यह भी याद नहीं रहता कि वह इस प्याले को भर लाने के लिए मालिक के पास गया था। प्याला सामने है, किन्तु उसको यह भी स्याल नहीं कि वह क्या माँगने गया था और किससे। ऐसा आत्मविस्मत है कि बेगानावार (अपरिचित के रूप में) अन्जुमन (सभा) में दाखिल है जहाँ कि शमा (दीपक ) भी बुभ चुकी है। तमीज ( बोध ) बाकी ( शेष ) अब नहीं है कि यह श्रारास्तगीये महफिल (सभा की सजावट) किस से है। केवल हाथ उठे हुए हैं। कुछ समम में नहीं श्रा रहा है, वह इतना खोया हुआ है। यह मॉगने वाले की हालत है। मालिक के सामने यह प्याला इस रूप में गया है कि अन्त में केवल प्याले की ही हैसियत (अस्तित्व) मौजूद रह जाती है, मांगने वाला भी गायब होता है।

भाई, यही कैंफियत भिखारी की होना चाहिए। क्या आप समभ सकते हैं कि यह प्याला बिना भरे हुए वापिस हो सकता है। क्या यह सम्भव है कि ऐसे माँगने वाले को मालिक सरशार (निहाल) न कर दें ? अब ऐसे भिखारी की हैसियत (स्थित) क्या है और मालिक की हैसियत (स्थित) क्या है। जिस भिखारी को मांगने का ख्याल नहीं श्रोर यह भी पता नहीं कि क्या मांग रहा है उसकी हैसियत (स्थित) इस प्रकार ब्यक्त हो सकती है कि मालिक अपने भिखारी को कुछ देने जावे और उस भिखारी को यह खबर न हो कि क्या मिल रहा है। अब न उसे यह पता है कि क्या हैसियत थी और अब क्या है। दोनों मौजूद हैं — मालिक और भिखारी। तमीज (अन्तर) यही है कि भिखारी के हाथ में केवल कासयेगदाई (भिज्ञा-पात्र) है, और इस तमीज (अन्तर) का रहना वास्तव में बन्दगी (आराधना) की दलील (चिन्ह) है। यह अन्त तक-फकीर से नहीं छूटती।

ऐसा भिखारी हो और ऐसे मालिक के दरबार में जावे जो कि श्रपने श्रापको गुम किये हुए हैं (खोए हुए हैं), उसी हालत से उसका भिखारी भी पहुंचे। वस समम लीजिये कि क्या दौलत उस भिखारी के हिस्से में हो सकती है। इसी निष्कर्ष पर पहुँचेंगे कि कोई चीज बाकी नहीं रह जाती जो उसको पहुंच न गई हो। श्रव भिखारी की हालत सुनिये। वह इस्तराना (श्रात्म-सन्तोष) में रहने लगता है, जिसको दुनियां का कोई बादशाह श्रपने जर व जवाहरात (स्वर्ण और रस्त मंडार) से खरीद नहीं सकता। मालिक वही दे

चुका जो उसके पास है। नतीजा यही निकलेगा कि भिखारी के पास वही होगा जिसके बाद बड़े बड़े बादशाह और बड़े बड़े औलिया और सन्त रौनक अफरोज (स्थित) होते हैं। किन्तु भाई ऐसे भिखारी के लिए, यह

वाक्य जो इसके ऊपर लिखा गया है, दुनियां की कुल दौलतें हेच (हेय) हैं। इस विषय को सम-भना सरल हो जायगा यदि प्याले को दिल मान लिया जाय।

( एक अभ्यासी को लिखे गुवे पत्र से उद्धृत )



#### **\* मज़न \***

श्लीनी श्लीनी बीनी चदिरया।।

काहे के ताना काहे के बाना, कौने तार से बीनी चदिरया।।

इंगला पिंगला ताना बाना, सुपमन तार से बीनी चदिरया।।

अष्ट कँवल दल चरखा डोले, पांच तत्त गुन तीनी चदिरया।।

सांई को सियत मास दस लागे, ठोक ठोक के बीनी चदिरया।।

सो चादर सुर नर सुनि ओढ़ी, ओढ़ि के मैली कीन्हीं चदिरया।।

दास कवीर जतन से ओढ़ी, ज्यों की त्यों घर दीन्हीं चदिरया।।

—महात्मा कवीर टास





# रूँ साधना रूँ

कुमारी केसर चतुर्वेदी, एम० ए० एल० टी०



प्रत्येक कार्य की पृतिं के लिये चाहे वह बांद्धिक हो स्थवा मानसिक, परिश्रम की स्रावश्यकता होती है। बिना श्रम किये जीवनयापन की सुवि-धायें प्राप्त नहीं हो सकतीं। चाहे कोई गृही हो या विरक्त. सभी को स्रपना श्रस्तित्व बनाये रखने के लिये कुछ न कुछ करना ही पड़ता है; स्रतः जीवन-यापन के लिये किये गये श्रम को परिश्रम की जज्ञा दो जाती है परन्तु मनुष्य के स्राध्यात्मिक जीवन को बनाये रखने के लिये स्थिया स्थाध्यात्मिक—चेत्र में उन्नति करने के लिये किये गये श्रम को साधना कहते हैं।

जब मनुष्य ईरवर की छोर उन्मुख होता है उसमें ईश्वर के प्रति जिज्ञासा उत्पन्न होती है छोर वह 'उसकी' एक मलक पाने व 'उसका' हो जाने के लिये उत्सुक होता है तभी वह अनेक उपायों का प्रश्रय प्रहण करता है। सद्मन्थों के अध्ययन एवं मनन, और संतों के सदुपदेशों का श्रवण करके वह अपनी जिज्ञासा को शाँत करने का प्रयास करता है तथा जप-तप, ध्यान व चिंतन द्वारा वह अपनी आध्यात्मक-श्लुधा को शान्त करने की चेष्टा करता है। ईश्वर तक पहुँचने के यही सब उपाय उसे साधना के विशाल भवन में प्रवेश करने का प्रवेश-पत्र देते हैं और तभी उसे साधक की संज्ञा प्रदान की जाती है।

साधना के लिये तीन बातों की नितांत आव-रयकता है। प्रथम साधक, द्वितीय साध्य और तृतीय साध्य तक पहुँचने के लिये किए गये कर्म व प्रयत्न। साध्य ही साधना का केन्द्र है। उसको प्राप्त करने के ही लिये वह विविध उपायों का अवलम्बन लेता है। साध्य ही उसका लक्ष्य होता है और ये विविध उपाय 'उस' तक पहुँचने के निमित्त मात्र। साधक की दृष्टि उपायों पर न हो कर साध्य पर ही रहती है। क्योंकि 'वही' उसका ध्येय है, 'वही' उसका प्राप्य है।

साधना के विभिन्न रूप हैं। यह आवश्यक नहीं कि प्रत्येक व्यक्ति एक ही प्रकार की साधना अपनाये। अपने मनोनुकूल ही साधक साधन चुनता है। यदि एक प्रकार के साधन से उसे शांति नहीं मिलती अथवा उसकी इच्छित वस्तु उसे प्राप्त नहीं होती तो वह दूसरे साधनों को अपनाता है। साधना चुनते समय साधक को पूर्णसावधानी वर्तनी चाहिए क्योंकि व्यर्थ की साधनाओं में अपने शरीर या मन को गलाने से कोई लाभ नहीं। व्यर्थ की साधना से तात्पर्य यह है कि जिन साधनाओं से हमारी मानसिक अथवा शारीरिक शक्ति का हास ही होता है और आत्मिक-शुद्धि नहीं हो पाती। अब प्रश्न यह उठता है कि यह कैसे ज्ञात हो कि आत्मिक-शुद्धि हो रही है या नहीं। यह जानने का केवल एक ही उपाय है कि हम यह देखते चलें कि हम में ईश्वरीय (दैवी) गुणों (सहानुभूति, करुणा, भ्रातः भाव, प्रेम श्रादि) की वृद्धि हो रही है या नहीं; हममें इन गुणों का विकास हो रहा है या नहीं। श्री कबीरदास जी के शब्दों में—

"निरवैरी, निहकांमता, सांई सेती नेह। विषया सुँन्यारा रहे, संतनि का श्रंग एह।।"

जब इस प्रकार का संत-स्वभाव बनता जाये तभी समभना चाहिये कि साधना उपयुक्त और फल-दायी है अन्यथा नहीं । वास्तव में साधना का यही फल होना चाहिये।

उपर्युक्त परिणाम की प्राप्ति के लिये साधना की एक निषेधात्मक पद्धति होसकती है, श्रोर दूसरी भावात्मक। निषेधात्मक पद्धति के श्रंतर्गत श्रासुरी प्रवृ-त्तियों (द्वेष, मोह, क्रूरता,घृणा आदि) के दमन और उन्मूलन के प्रयास पर बल दिया जाता है। परिणा-मतः प्रारम्भ में उन पर ध्यान दिए जाने के कारण वह अधिक उम्र रूप धारण करने लगती हैं, और साधना का मार्ग दुर्गम श्रौर कष्टसाध्य हो जाता है। हठयोग ऋादि साधना-पद्धतियाँ इसी प्रकारकी हैं। दसरी (भावात्मक) पद्धति के अन्तर्गत वास्तविक श्रासरी प्रवृत्तियों से लड़ने के प्रयास पर बल नहीं दिया जाता, किन्तु उनकी स्रोर से ध्यान हटाकर श्चपने साध्य पर केन्द्रित कर दिया जाता है। श्रासुरी प्रवृत्तियों की श्रोर से ध्यान हट जाने पर धीरे २ उनकी शक्ति अपने आप चोग होने लगती है, श्रीर उनका स्थान उनकी विरोधी प्रवृत्तियां प्रहण करने लगती हैं। यह राज योग की साधना पद्धति है, जिसमें भक्ति योग को मुख्य स्थान प्राप्त है।

हमारे श्री रामचन्द्र मिशन की साधना पद्धति का प्रारम्भ इसी भावात्मक ढङ्ग से ऋत्यन्त सरल ध्यान से होता है। "जो ईश्वर समस्त विश्व में कण-कण में परिव्याप्त है, वह हृदय में भी है। हम 'उसी' का समरण कर रहे हैं।

कबीरदास जी के कथन "एकै साघे सब सधे. सब साथे सब जाय।" की सार्थकता इस साधना पद्धति में परिलक्षित होती है। वास्तव में चतुर्दिक दृष्टि-निचेप से, एक वस्तु पर ध्यान केन्द्रित नहीं हो सकता। ध्यान के केन्द्रीकरण के लिये यह आवश्यक है कि दृष्टि को एकही ओर, एक ही बिन्द पर रक्खा जावे, तभी उसमें स्थिरता तथा एकामता उत्पन्न हो सकती है। मन के एकाम होने पर ही श्चन्तर में ईश्वरीय गुणों का प्रादुर्भाव होता है श्रार साधक अपने में परिवर्तन पाता है। अगर वह इसी मार्ग पर दृढ़ रहा तो शनैः शनैः विना किसी प्रकार का दमन किये उसकी इन्द्रियां उसके वशवर्ती होती चली जाती हैं। उसे यह आवश्यकता नहीं पड़ती कि क्रोध, लोभ, मोह तथा ऋहंकार ऋदि मनोविकारों पर विजय प्राप्ति के हेतु वह नाना प्रकार के अभ्यास करे। बस उसे अपने साध्य के सतत स्मरण का अभ्यास करना पड़ता है। उठते-बैठते; चलते-फिरते सोते-जागते साध्य का रूप साधक के नेत्रों में रहना चाहिये। महाकवि सूर के शब्दों में इस दशा का वर्णन इस प्रकार है:—

नाहिन रह्यो हिय में ठौर॥

चलत, चितवत दिवस, जागत, स्वप्न सोवत रात। हृद्य तें वह श्याम मूरित, छिन न इत-उत जात॥ ऐसा ही स्मरण.साधक को साध्य के निकटतम लाने में सफल हो सकता है।

इसी से वह साध्य के हृदय में अपने लिये स्थान बना लेता है और साध्य अपनी असीम कृपा व स्नेह से उसे अनेक सद्गुणों से अलंकृत कर उसका जीवन सार्थक कर देता है। साध्य साधक के धन, बल व विविध वस्तुओं का इच्छुक नहीं रहता और न उसे इन मौतिक पदार्थों की कामना ही रहती है। वह तो केवल साधक का हृदय चाहता है। जिसे अपनी हिष्ट से अपने स्पर्श से 'वह' कजुषरहित कर दे और साधक अपनी बास्तविकता से परिचित हो जाये।

साधना-काल में बहुधा निराशा श्रपना श्रॉचल फैलाकर साधक को श्रावृत करने का प्रयास करती है। वास्तव में निराशा साधना-काल के लिये विष है। श्रतः ऐसे समय में साधक को पूर्ण साधवान एवं सजग रहना चाहिये। इस निराशा के चक्र में फँस कर बहुतेरे साधक साधना छोड़ बैठते हैं परन्तु यह उनकी भूल है। ईश्वर की श्रोर जाने

पर चाहे फिर कैसी ही कठिनाइयां या बाधायें सम्मुख आवें परन्तु हार नहीं माननी चाहिये। यदि ईश्वर साधक का पूर्ग विश्वास पर कर अथवा निराशा से भी लोहा ले तो उसे निश्चय ही सफलता मिलेगी। ईश्वरीय विश्वास के अमृत की धारण करने से ही इस विष से बचाव हो सकता है अथवा साध्य पर सब कुछ ऋर्पण कर देने से ही साध्य, साधक की रज्ञा का भार ले लेता है श्रीर साधक निद्धेन्द आगे बढता चला जाता है।

श्रतः साधना वही है जो साधक को श्रपने साध्य में श्रपना सब कुछ श्रपण कर देने को विवश कर दे श्रोर साधक 'उसको' श्रपना सब कुछ देकर निश्चिन्ततापूर्वक ईश्वरीय साम्राज्य में श्रपसर होता चला जावे श्रोर श्रंत में 'उसमें' पूर्ण हम से लय हो जावे।

#### मनोरंजक सम्बाद

एक दिन समर्थ गुरू से उनके समर्थ शिष्य ने निवेदन किया कि क्या आध्यात्मिकता में आनन्द की स्थिति, जिसे सुरूरे-सरमदी या ब्रह्मानन्द आदि नाम दिये जाते हैं (जिस स्थिति में वे स्वयं थे) यही है जिसकी इतनी प्रशंसा की जाती है ?

समर्थ गुरू ने उत्तर में प्रश्न किया "आजकल जो तुम्हारी स्थित है, यदि एक चए को वह तुमसे हटा ली जाये, तो तुम्हें कैसा लगेगा ?"

शिष्य सोच में पड़ गये। काफी सोचिवचार कर उत्तर दिया, "मर जाना स्थीकार है, पर इस स्थिति से हटना मंजूर नहीं।"

गुरू मुस्करा कर मौन हो गये। शिष्य के आनन्द की परिभाषा स्पष्ट हो गई थी।

# जिन्दगी में मौत का मजा चखने की दीवानगी

( श्री काशीराम ऋप्रवाल, तिनसुकिया, ऋासाम )

पोखरी (तालाब) के किनारे एकान्त में गुमसुम यह कौन बैठा है ? यह भी एक दीवाना है, रात्रि श्रधिक हो गई फिर भी दीपक जलाए बैठा है। सच है, दीवानों के लिये दिन, रात्रि एक ही समान हो जाते हैं। उसे न खाने की परवाह न सोने की फिक, न दुख का पता न सुख का ही पता। फिर भी बेचारे के नेत्रों से अशु-धार बड़ी तेजी से बह रही है। यह दीवाना एक गृहस्थ है जो दिन भर अपना घर गृहस्थी का काम करके श्राया है, श्रीर यहाँ एकान्त में अपने दिल का दर्द छिपाये बेहोशी की दशा में बैठा-बैठा ् संसार का तमाशा देख रहा है कि यह संसार क्या है, मैं कहां आ गया, मैं किससे प्रेम करूं, किसकी पूजा करूं, यह सब क्या स्वप्न देख रहा हूँ, यह सब मूठा खेल है, यह घर वास्तविक घर नहीं है, यह कौन बोल रहा है, मैं किससे बातें करता हूँ। यह सब संसार उसे मृत दिख रहा है, जिसकी तरफ भी बेचारा निगाह भर कर देखता है उसे मृत ही दिखाई देता है, इसलिये मुख बन्द है झौर अश्रुधार अपने आप को कहां आ गया देखकर वेग पूर्वक प्रवाहित होने लगती है। सामने मन्दिर में एक भाई को जाते देखा। उसने घंटी बजाई, जल चढ़ाया, मूर्ति को चन्दन लगाया और चल पड़ा। दीवाना यह दृश्य देखकर सहम गया। हृदय तड़प रहा था कि मैं भी पूजा करूँ। मगर उससे ऐसी पूजा नहीं हो पाती, वह केवल तड़पना जानता है, विरह की श्रामि में जलना जानता है। श्रीर श्रपने जीवन पर विचार करना जानता है। ऐसा ही दीवाना बाधाश्रों को चीरता हुश्रा, तृफानों से गुजरता हुश्रा निर्भय होकर श्रपने पथ-प्रदर्शक के प्रति पूर्ण श्रद्धा विश्वास से युक्त होकर श्रध्या- तिमक मार्ग पर श्रागे बढ़ता जाता है।

जो भाई दीवाना बनना नहीं चाहते, वह यही कह देते हैं कि आज के संसार में सच्चे पथ-प्रदर्शक कहां हैं। श्रगर होंगे भी तो जंगलों में होंगे। किन्तु इस श्रेणी के भाई चलना नहीं चाहते । केवल कह देना मात्र जानते हैं कि आज के संसार में सचा महात्मा नहीं है। यह दुनियां उन्हें घृणित लगने लगती है, और द्वन्द की अगिन में जलते रहते हैं। मगर,संसार खराब नहीं है; हमारी निगाहें खराब हैं। ऊपर जैसी दीवानगी का चित्र दिया गया है, वह प्राप्त होने पर संसार वरा नहीं लगता। ऐसा दीवाना तो घर गृहस्थी का सब काम करता हुआ दुनियां की भली वुरी बातों को अनुसुनी करता हुआ आगे बढ़ता ही जाता है। कोई भला कहता है तब भी उसे परवाह नहीं कि किसे कीन भला कहता है; बुरा कहता है तब भी परवाह नहीं। हर हालत में मतवाला बना रहता है। वह चाहे घर-घर का मेहमान बन जावे या दर-दर का भिखारी एक ही दशा बनी रहती है, इस दशा में यह संसार ऐसा लगता है जैसे एक दूकानदार अपने सामने रक्खे हुये मन, सेर और छटाँक के बांटों को समदृष्टि से देखता है। उसे एक मन वाला बांट अधिक प्यारा नहीं होता, और उसे एक छटाँक बाले बांट से घृणा नहीं होती। समदृष्टि इस लिये बनी रहती है कि अपनी-अपनी जगह सब एक सा ही काम देते हैं। यही हाल दीवाने का आगे चल कर हो जाता है। उसके लिए अमीर, ग़रीब, छोटे बड़े सब एक ही जैसे हो जाते हैं।

अब हम दीवानों के जीवन से यह शिचा ले सकते हैं कि संसार खराव नहीं है, और सच्चे पथप्रदर्शक नहीं हैं-ऐसी बात मी नहीं है। किन्तु हमारी निगाहें जीवन की असलियत तक नहीं पहुँच पातीं। श्रीर इसी श्रज्ञानता के कारण हमें दुख सताते हैं। इस निगाह की एकात्रता के लिए, खराब दृष्टि को शुद्ध बनाने के लिए, एक रस बनते के लिए मन की एकायता के लिये ही अभ्यास ऋौर सरचे प्रदर्शक पथ की त्रावश्यकता है। स्रव प्रश्न उठता है, स्वभ्यास श्रीर पूजा कैसे श्रीर क्या करें। यह बातें पथ-प्रदर्शक ही बता सकता है। किन्तु सचे पथ-प्रदर्शक के सामने पहुँच जाने पर भी उसे पहचानना और उसके प्रति श्रद्धा ऋौर विश्वास उत्पन्न होना बहुधा कठिन होता है, जिसके कारण आध्यात्मिक लाभ से बंचित हो जाना पड़ता है।

यह कहना भी सत्य ही है कि मनुष्य शरीर में आई हुई महान आत्मा को पहचानना अत्यन्त कठिन है। यह कोई नई बात नहीं। कृष्ण भगवान तक को अर्जु न जैसे व्यक्ति की आँखें भी न पहचान सकीं, जो कृष्ण भगवान के आदेशों का सच्चे हृद्य से पालन करने वाले थे; और अर्जु न का श्रविश्वास भिटाने के लिये उन्हें विराट रूप दिखाना पड़ा। कृष्ण भगवान ने आध्यात्मिक कार्य दुनियां दारी के रंग में रंग कर किये, जिससे कि बाद में दुनियां श्रसम्भव-श्रसम्भव पुकार कर उनके पथ पर चलने से भय न करे। यही हाल संत कबीर का था। श्रपने समय में लोग उन्हें जुलाहा सममकर ढोंगी कहते थे, श्रौर गालियां देते थे, किन्तु श्राज उनकी वाणियों पर संसार मस्तक मुकाता है श्रौर सिर धुनता है कि उनका सम्पर्क न प्राप्त हो सका। संत कबीर श्रौर भगवान कृष्ण जैसी महान श्रात्मायें मनुष्य शरीर में ही श्राती हैं, श्रौर इसी संसार में रहकर इसी माथा से बहुत बड़े-बड़े काम लेती हैं, जिसे हम बुरा पुकारते रहते हैं। वे स्थूल शरीर से साधारण मनुष्य की ही भाँति काम करती हैं, श्रौर सूक्ष्म शरीर से सम्पूर्ण प्रकृति में व्याप्त रहती हैं।

श्रव प्रश्न उठता है कि हमारे जीवन का कल्याण कैसे हो। इसके लिए महान श्रात्माश्रों से प्रेरणा हमेशा मिलती रहती है, किन्तु हम उनकी श्रावाज को श्रपने हृदयों में स्थान इसलिए नहीं दे पाते कि उनपर विश्वास नहीं होता क्योंकि वह महान श्रात्मायें भी हमारे जैसे मनुष्य शरीर में होती हैं श्रोर देखने में हममें श्रोर उनमें कोई श्रम्तर नहीं मालूम होता। विश्वास श्रोर श्रविश्वास दोनों ही बहुधा श्रम्धे होते हैं। श्रम्धे श्रविश्वास दोनों ही बहुधा श्रम्धे होते हैं। श्रम्धे श्रविश्वास के कारण संसार हमें बुरा दिखाई देता है श्रोर जीवन निराशा का समुद्र बन जाता है। सच बात तो यह है कि जिसने श्रपने नेत्रों पर जैसे रंग का चश्मा चढ़ा लिया उसे संसार वैसा ही दिखने लगा। उसका सचा स्वरूप तो तब देख सकेंगे जबिक कोई इस रहस्य का जानने वाला हमारी श्रांखों से चश्मा उतार कर यह दिखा दे

कि यह संसार न हरा है न पीला है, किन्तु ऐसा है। तब वहाँ रंग नहीं रहता और असली रूप दिखाई पड़ने लगता है।

जीवन के सचे स्वरूप को जानने वाले और हमारी आंखों पर से रंगीन चश्मा उतार सकने की योग्यता रखने वाले सचे पथप्रदर्शक को प्राप्त करने की तड़प तब पैदा होती है, जब हम अपनी छोटी सी स्वप्न जैसी जिन्दगी पर विचार करते हैं। श्रीर हमारी सची तड़प और वेचैनी हमें सच्चे पथ-प्रदर्शक के चरणों तक पहुँचा देगी। यह कहावत बिल्कुल सत्य है कि "जिन खोजा तिन पाइयाँ।" जब सचा पथ-प्रदर्शक मिल गया, और हमने उसे अपने को दे डाला तो फिर जीवन की समस्या का सुलभाव और हमारा परम कल्याण होना निश्चित है। सच्चे पथप्रदर्शक के आदेशों का पालन करते हुये पथ पर चलते रहने से कभी तो किनारा अवश्य ही आवेगा। एक बात और है। स्वयं की शक्ति पहाड़ की चट्टानों को काटकर रास्ता नहीं बना सकती उसके लिए ऊपरी ताकत की श्रावश्यकता होती है। चट्टानों को काट कर रास्ता तो परिश्रम से ही बनाया जाता है, मगर सहज-मार्ग के पथ पर चलने के लिए परिश्रम केवल इतना ही करना पड़ता है कि अपने सद्गुरु के के प्रति श्रद्धा विश्वास पैदा करके आत्मसमर्पण कर दे। बहुत से भाई राम, कृष्ण, विष्णु आदि के मूठे भगड़ों में फँसकर सच्चे लक्ष्य को भुला बैठते हैं, श्रोर वास्तविक पूजा के रास्ते से श्रलग हट जाते हैं। उनका भगड़ा उसी प्रकार का होता है जिस प्रकार दो विद्यार्थी कहीं मिलें, जिनमें से एक विद्यार्थी ने अपनी पुस्तक में 'क' माने कवृतर

पढ़ा हो श्रीर दसरे ने 'क' माने कौश्रा पढ़ा हो श्रीर दोनों श्रापस में भगड़ें। एक कहता है 'क' माने कबृतर दृसरा कहता है नहीं 'क' माने कौन्छा। दोनों की बातें ठीक हैं। लेकिन अभी तक उनके ज्ञान का चेत्र अत्यन्त सीमित है। उन्हें बड़ी से बड़ी पुस्तकें देदी जावें, उनमें उनकी दृष्टि से कवृतर श्रोर कोए ही पायं जावेंगे। यही हाल उन भाइयों का है जो राम, कृष्ण, विष्णु के भगड़ों में पड़ जाते हैं। एक कहता है ईश्वर राम है, दूसरा कहता है नहीं कृष्ण ईश्वर है। अब देखा जाय तो 'क' माने न कद्तर ई न काँत्रा है, वह तो स्मरण रखने के लिये सहारा मात्र था। जिससे कीए की तस्वीर देखर श्रदार को याद रख सकें। उसी प्रकार विष्ण या कृष्ण के माने ईश्वर नहीं। यह तो छारंभ में एक सहारा लेने के लिए होता है। अब हम समभ सके कि 'क' माने न कौ आ है न कड़तर, वह दोनों से परे है जिसका कोई रूप नहीं। वह जहां लगा दिय जायगा वहीं वैसा ही काम करने लगेगा। श्रव 'क' एक होते हुये भी संसार की तमाम पुस्तकों में चाहे कैसी भी क्यों न हों हर जगह समाया हुऋ। है। उसी प्रकार वह ईश्वर कृष्ण, राम, विष्णु से भी परे है जो सब जगह रमा हुआ है और वह एक है। अब प्रश्न उठता है कि 'क' माने कवृतर समभने वाला 'क' का असली रूप कैसे समभ सकेगा। उसके लिये अपने गुरू के आदेशों पर तन-मन से चलना होगाः और इस प्रकार आगे वह 'क' का असली रूप देख एवं समभ सकेगा। लेकिन बिना गुरू के स्वयं असली रूप नहीं देख सकेगा। यही कारण है कि जो लड़का अपने गुरू पर जितनी अधिक श्रद्धा

रखकर आज्ञा पालन करता है, वह उतनी शीघ ऊँचे दरजों में उन्नति करता जाता है। यही हाल श्राध्यात्मिकता का है कि श्रभ्यासी श्रद्धा विश्वास पूर्वक अपने गुरु के आदेशों पर चलता हुआ ऊँची से ऊँची मन्जिलें पार करता जाता है। विष्णु, कृष्ण आदि के रास्ते से गुजारता हुआ जब गुरू उसे श्रागे बढ़ाता है तब उसकी यह दशा हो जाती है कि चलना ही चलना जानता है रुकना नहीं। अब उसे इस क्रुटे स्वप्न से प्रयोजन नहीं रहता। वह सब वस्तुत्रों को नाशवान च्या भंगुर समभने लगता है, सबको मौत के मुख में देखता है, कोई भी ऐसा नजर नहीं त्राता जो जिन्दा हो, सब मरे हुये ही लगते हैं। ऐसे अभ्यासी का यह हाल होता है कि कागज के फूलों में इत्र डालकर सुँघना नहीं चाहता, वह तो ऋसली पुष्पों की महक से प्रेम रखता है। वही अपने को पापी समभने वाला जो जहर खा कर मर जाना चाहता था आत्मसमर्पण करने के बाद निर्भय हो जाता है। वह विश्वासपूर्वक कहता है "माना कि मैं महापापी हूं, मेरे कर्म बुरे हैं, लेकिन में अब निर्भय हूँ और पूर्ण विश्वास है कि

जब बड़े-बड़े पापी तर गये किर हमें क्यों चरणों में स्थान न देंगे। महा पतित भी च्राण मात्र में तर गये। हमारी दुर्दभरी सची प्रार्थना वह अवश्य ही सुनेंगे।" मगर श्रागे चलने पर उसका यह हाल हो जाता है कि सुनने वाला भी ऋपना ही स्वरूप दिखाई देता है। पदी हट जाने के बाद वह देखता है कि सुनने वाला भी नहीं श्रीर सुनाने वाला भी नहीं; एक ही रह जाता है। वहाँ पहुँचकर ज्ञानियों का ज्ञान शेष नहीं रह पाता, उपदेशकों के उपदेश की जरूरत नहीं रहती। वह तो केवल अपने प्रियतम का दीवाना होता है। दीवाना बनने के बाद यह हाल हो जाता है कि चाहे सब चीजें नष्ट हो जायें चाहे उसे डंडों से पीटा जाये, भला-बुरा कहा जाये, दुनियाँ उसे घृणा की दृष्टि से देखे, मगर हंसता हुआ अपने सद्गुरू के आदेशों पर दीवाना होकर चलता है श्रोर संसार की बातों पर ध्यान नहीं देता, यद्यपि संसार से उसे घृणा नहीं होती। वास्तव में ऐसा दीवाना जिन्दा ही मरा हुआ होता: है, श्रीर मौत के बाद आने वाली जिन्दगी का मजा चखता रहता है।

#### मनोरंजक सम्बाद

एक सच्चे जिज्ञासु के हृद्य में ईश्वर प्राप्ति की तड़प थी। वह बार-बार घर छोड़ कर साधु महात्मात्रों के साथ जंगलों में भाग जाता था। उसके माता-पिता श्रत्यन्त चिन्तित थे। उन्होंने गुरुदेव को इस विषय में पत्र लिखा।

गुरू ने जिज्ञासु को पत्र लिखा; "वत्स, ईश्वर प्राप्ति की सची तड़प तुममें मौजृद है, किन्तु ईश्वर को तुमने जंगलों का निवासी समक रक्खा है। तभी तो उसे जंगल में खोजना चाहते हो। बन को घर बनाने के बजाय घर को बन क्यों नहीं बना लेते।"

बात जिज्ञासु की समभ में आ गई, और उसकी भाग-दौड़ समाप्त हो गई।

# भियतम की याद

( स्वर्गीय श्री मदन मोहन लाल जी, बदायूं-उत्तर प्रदेश )

दिल की हर करवट में पौशीदा खयाले-यार था।

हिजू<sup>२</sup> में हासिल हमें लुत्के-विसाले<sup>3</sup>-यार था ॥१॥

जामे ह-जम श्रीर सागरे -साक्षी सै क्या निस्वत मला।

उसमें दुनियां थी नुमायाँ°, यां जमालै - यार था।।२।।

वेकसी<sup>९</sup>, यासो<sup>९</sup>°, ग़ मों, फ़ुरक़त<sup>९९</sup>, जुनुँ<sup>९२</sup>, ददीं, ऋलम<sup>९३</sup>।

सात पर्दीः में निहां है लुत्के-विसाले-यार था ।।३।।

रोजे-महशर १५ पास सबके नामये-एमाल १६ था।

जिन्दगी भर का सकीना १७ याँ खयाले-यार था ॥४॥

मरहवा ुर, मक़तल १९ में भी निकला न हर्के-मुह्छा २०।

मर्ग-वेहन्गामर से वढ़ कर खयाले-यार था॥४॥

दिल की किस्मत में अनासिर २२, इन्तदा २३ से यार थे।

बेकसी थी, यास था, राम था, खयाते-यार था ॥६॥

मुश्किलें श्रासान सारी नजत्रा<sup>२४</sup>ेमें होती गईं।

वाह वा क्या मोजजा १ विस्मित खयाते यार था।।।।।।

१-छिपा हुन्चा, २-विरह, ३-प्रियतम से मिलन का त्यानन्द, ४-जमशेद बादशाह का प्याला जिसमें वह सारे संसार का चित्र स्पष्ट देखा करता था, ४-शराब पिलाने वाले प्रियतम का प्याला, ६-तुलना, सुस्पष्ट, द्र-सींद्र्य, ६-बेचारगी, १०-निराशा, ११-विरह, १२-पागलपन, १३-रंज, १४-छिपा हुन्चा, १४-प्रलय का दिन, जिस दिन सभी के कमीं का हिसाव होगा, १६-कमीं की सूची, १७-सामान, १८-शाबाश, १६-क्रतल होने का स्थान, २०-इच्छात्रों को व्यक्त करने वाला शब्द, २१-शान्त सृत्यु, २२-तत्व, २३, प्रारम्भ, २४-मृत्यु से कुछ च्या पूर्व की स्थित, २४-जादू।

\*अभ्यासी के अनुभव ( एक अभ्यासी ) अनी ई श्रीबेट सहाय औ

मेरी श्राय का एक बहुत बड़ा हिस्सा ऐसा बीता जिसमें मुक्ते अपने श्रास्तत्व का श्राधिक सम्बन्ध ईश्वर से किसी तरह भी अनुभव नहीं हुआ। ईश्वर का नाम सनता तो चला स्राता था स्रोर यह भी ख्याल होता था कि यह कोई बड़ी शक्ति ऐसी है जो हमको रंज त्रीर तकलीफ से बचा सकती है। बहुधा परेशानियों और सांसारिक कमेलों के समय प्रार्थना के तौर पर तिवयत उस तरफ कुछ रुज़ भी हो जाती थी। किन्तु केवल थोड़ी देर के लिए स्रोर वह भी केवल अपनी रारज से । उम्र बढ़ने के साथ-साथ सांसारिक उत्तरदायित्व में भी बढ़ती होती गई और उसी अन्दाज से फिक्र और उल्लमनें भी बढ़ती गईं। स्त्रतएव दिन पर दिन परेशानियों और तकलीकों का सामना भी रहने लगा। परिणाम यह हुआ कि दिल ईश्वरीय शक्ति की छोर अधिक रुजू होने लगा । विचार उठने लगे कि पूजा, उपासना को भी दैनिक जीवन में स्थान देना ऋावश्यक है । ऋौर उसकी तरकी वें दिसाग में घूमने लगीं। पूजा, उपासना के तरीके जो अब तक दूरेखने में आए थे दिमाग में चकर

काटने लगे। ठाकुर जी की पूजा-श्रारती, नहलाना धुलाना, भोग लगाना इत्यादि मुभे गुड़ियों का खेल ही मालूम पड़ता था, इसलिये उस स्रोर तिवयत कभी न जा सकी । किन्तु जप, पाठ इत्यादि पर कुछ विश्वास जरूर जमता था। इसके त्र्यागे मैं कुछ जानता ही न था. ऋतएव उसी से प्रारम्भ हुआ।

तकलीफ से बचना तो ध्येय था ही और सन भी रखा था कि हनुमान जी संकटमोचन कहे जाते हैं। अतएव मंगल के दिन व्रत और हन्मान-चालीसा का पाठ शुरू कर दिया। कुछ दिनों बाद कदम और आगे बढ़ा और जप मन ही मन बहुधा और अधिकाधिक करने लगा । होते-होते स्वप्न में भी वही दृश्य,दिखाई देने लगे। मैं खुश था कि उन्नति की राह पर हूँ । किन्तु यह सब होते हुए भी दिल में शान्ति स्त्रौर सुकून का पता नहीं मिलता था, विल्क एक बात और पैदा होगई वह यह थी कि पूजा में अगर बच्चें या अन्य घर वालों के द्वारा कोई विघ्न पड़ जाता था तो बहुत गुस्सा त्राता था। जैसे-जैसे पूजा बढ्ती गई गुस्सा

क्षित्रनेक अभ्यासियों के सुकावों के परिणाम स्वरूप 'सहज मार्ग' में 'अभ्यासी के अनुभव नाम का एक स्थायी कालम रखने का निश्चय किया गया है । इस कालम में हमारी साधना-पद्धति के अभ्यासियों के व्यक्तिगत अनुभव प्रकाशित किये जावेंगे । इन व्यक्तिगत अनुभव से सम्बन्धित लेखों में विशेष बल ऋपनी साधना-पद्धति की विशेषताओं के विवेचन और प्रकाशन पर ही रहना चाहिए। इस उद्देश्यको ध्यान में रखते हुए, और व्यक्तिगत अनुभव पूरक लेखों से अचेतन रूप से आ जाने वाली आत्म-प्रशंसा की प्रवृत्ति परातियंत्रण रखने के अभिप्राय से इस कालम में प्रकाशित लेखों के लेखक अभ्यासियों के नाम प्रकाशित नहीं किये जायेंगे। -सम्पादक

भी बढ़ता गया। बहुधा इस बात पर निगाह जाने पर निराशा होने लगती थी और खयाल आता था कि यह सब बेकार है यदि मन से विकार दूर होकर शान्ति का अनुभव नहीं होता।

वास्तव में मेरी हालत का सारांश बस यही था कि किसी बात के लिये आन्तरिक तौर पर परेशान ऋवश्य था । किन्तु वह बात क्या थी इसका मुफे बिल्कुल ज्ञान न था। तरीके जो श्रपनाये वह भी सन्तोषजनक न मालूम हुए श्रौर मन में शान्ति और सुकून का एहसास विल्कुल न होता था । आखिर एक दिन ऐसा हन्ना कि स्वर्गीय श्री रामेश्वरप्रसाद जी मिश्र (जो कि हमारे मिशन के एक महत्वपूर्ण व्यक्ति थे और जिनसे मेरा बहुत मेल जोल श्रीर निकट के सम्बन्ध थे ) के कहने पर मैं उनके साथ उनके मकान पर गया श्रौर बहुत देर बातें होती रहीं। पूजा पाठ के बारे में जो कुछ उलमे ख्यालात मेरे दिल में थे वह मानों अपने आप हल होने लगे । मैं बड़े शौक से उनकी बातें सुनता रहा । त्राखिर उन्होंने मुफे ऋपने साथ ध्यान में बिठाया और मिशन के तरीके के अनुसार खुद प्राणाहुति द्वारा मेरी सहायता करने लगे। मेरा ध्यान खूब लगा, जैसा कि अब तक कभी न लगा था। दिल ने बिना सोचे समभे स्वीकार कर लिया कि सही रास्ता यही है। तिबयत में बड़ी खुशी ऋौर इत्मीनान हो गया। बह्धा मैं उनके पास जाता रहा और सहायता लेता रहा । इसके बाद कुछ और सज्जनों से सम्बन्ध रहा जो इसी तरह के मिलते जुलते ढंग से श्चभ्यासी की सहायता करते थे। मैं उसी उत्साह और शौक से इन सब से भी रुज़ रहने लगा और

इसको श्री मिश्र जी ने कभी मना भी न किया।
श्राखिर कुछ महीने की स्सोह बत से मुफे उनके
वैयक्तिक स्वार्थ श्रीर लोभ श्रादिकी फलक भी
दिखाई पड़ने लगी तो दिल हटने लगा।
पहले तो मैं इसको श्रपने विश्वास की कभी से
सम्बद्ध करते हुए श्रपनी ही खता समफता रहा
किन्तु घटनायें दिन पर दिन खुलती ही चली गई
श्रीर सन्देह के लिये स्थान न रहा । मेरी तिबयत
उन लोगों की तरफ से फिरने लगी श्रीर यह उन
महानुभावों की श्रप्रसन्नता का कारण होगया।

सन १६४४ के ऋाखिर में मैं स्वर्गीय पंडित जी के साथ पहली बार हजरत किबला (मिशन के वर्तमान अध्यत्त ) की खिद्मत में हाजिर हुआ। यह मेरे जीवन में विशेष महत्व का दिन है। वहां पहुँच कर मुफे ऐसा अनुभव होने लगा कि अब मैं ठिकाने पर पहुँच गया हूँ, मेरी दोड़ भ्रप खत्म हो गई श्रौर मैं एक बच्चे के समान उम्मीद की निगाह लगाये हुए किसी चीज को तक रहा हूं। किन्तु यह सब बातें उस समय स्पष्ट रूप से मेरी समम में नहीं श्राईं। तवियत में शांति श्रीर सन्तोप अवश्य था। कुछ देर इधर-उधर की वातें त्रौर मिजाजपुरसी के बाद मैं वापिस त्रा गया। रास्ते में भी श्रजीब हालत रही। मैं न कुछ कह सका और न पृछ सका। श्रभ्यास पहले की ही भांति पंडित जी की सहायता से करता रहा, किन्तु हजरत क़िबला की खिद्मत में हाजिर होने के लिए तिबयत उभरती रही और कभी कभी हाजिर भी होता रहा।

इसी तरह छै महीने बीत गये। आखिर एक

दिन आपने फरमाया। "अच्छा, आज आप मेरे साथ पूजा में बैठिये"। मैं निहायत खुशी के साथ तैयार हो गया। ऐसा मालूम हुआ कि मेरा दिल इसी के लिए तड़प रहा था । आपने ध्यान में बिठाया। मैं भांति २ की आकांचाएं लिए हुए उस सरचश्म-ए-क्षेज के चरणों में ध्यान लगाए बैठा रहा। तेजी, उभार और जोश जो कि अब तक श्राकर्षक मालूम होते थे कुछ भी श्रनुभव में न भाए। एक विचित्र प्रकार की श्रान्तरिक खामोशी शांति श्रार हल्कापन मालूम हुआ, श्रीर उसकी तरफ दिल अपने आप खिंचने लगा। दिल ने स्वीकार कर लिया कि वस यही चीज है। यदांप मैं उस समय इसको स्पष्ट रूप से समक भी न सका। हृदय का तूफान मान हो गया, श्रीर निगाह टिक कर रह गई, जैसे कि ठिकाना सिल गया। यह घटना सन् १६४४ की जनवरी की है। इसके वाद मेरी आध्यात्मिक शिद्यां विधिवत् आरी हो गई और मैं आदेशानुसार अभ्यास करता रहा।

मुक्ते यह भी मालूम हो गया कि जिस रास्ते पर मैने कदम रखा है, राजधोग का रास्ता है। योग के बारे में थोड़ा बहुत में पहले भी सुन चुका था किन्तु योग का नक्शा जो दिल में बैठा हुआ था अत्यन्त डरावना मालूम होता था। घरवार छोड़ कर जंगली जीवन अपनाना और अत्यन्त कठिन शारीरिक और मानसिक साधनों का अभ्यास करना अपने लिए नितांत असम्भव सममता था। अत-एव योग का दरवाजा में अपने लिए विल्कुल बन्द ही,सममता था। किन्तु सहज मार्ग के सीघे और सरल साधनों को देख कर उम्मीद बंधने लगी साथ ही साथ यह विचार भी हृदय में स्थान बनाने लगा

कि अब आयु की दृष्टि से न इतना समय है और न शक्ति कि इस लम्बे सफर को पूरा कर सकं। यह निराशा का नक्शा दिल को तड़पा देता था। श्राखिर एक दिन श्रान्तरिक श्रावेगों से विवश हो कर निराशा पूर्वक मैंने अर्ज किया कि मेरी आयु श्रव ४७ वर्ष की हो गई श्रव न इतना समय है और न इतनी शक्ति कि आवश्यक साधनों का पालन विधिवत कर सकूँ। वस श्राप ही के सहारे पर हूं जैसा चाहें बना लें। इस भरे हुऐ दिल की त्रावाज का त्रसर जो कुछ भी हुत्रा हो श्रापने मेरी स्रोर दृष्टिपात करते हुए फरमाया, "यह आप क्या कह रहे हैं ? देखिये, आपके पिंड देश के पांचों मुकामात जायत श्रबस्था में हैं।" निगाह करने पर अन्दर अजीव हालत महसूस हुई। त्रानन्द और नशे की विचित्र स्थिति छाई हई थी। अक्ल हैरान थी कि निमिष मात्र में यह क्या हो गया। यदि चकत्कार नहीं तो और क्या कहा जाय जवान खामोश होगई कुछ कह न सका, हृदय एक दम पवित्र चर्गों में फुक गया। आध्यात्मिक शिचा आरम्भ होने के बाद यह पहला ही अवसर श्चापसे मिलने का नसीब हुआ था जिसने निमिष मात्र में उन आध्यात्मिक स्थितियों से परिचित करा दिया जिनका अन्य साधनों से प्राप्त करना मुहतों का काम था।

इसके बाद दूसरी वार आप से मिलने का अवसर मई सन् १६४४ में हुआ, और एक सप्ताह तक खिदमत में हाजिर रहा। इस अर्से में फैज की बाद जारी रही और भाँति-भाँति के तजिल्लयात व अनवार का निरीच्या करता हुआ आपकी दया व कुपा से आगे बढ़ता गया। चलने से पहले आपने

वधावत जारी रहता है। जान में अपने असुम्ब का सारांश यही समम में आता है कि सहज मांगे के हारा आध्यारिमक समर में समय का सवाल विल्कुल नहीं उठता। जो परिणाम वर्षों हो पांते उनका तार मेहनत के बाद भी प्राप्त नहीं हो पांते उनका हासिल कर लेना मिनटों का काम है यदि वास्तव हासिल कर लेना मिनटों का काम है यदि वास्तव

विहामां प्राप्तिक आवश्यकतातुसार प्राण्डिति किया है स्पर्य के परहायता कर सकं। वह आया इस व्हाय के सहाय का किया है समय में इस योग्य ही महान कुप थी कि इस थोड़े समय में इस व्हाय किया के सहा है, वास्तव में के सम्बन्ध के स्पर्य के सहाय किया के साथ साथ वह ते प्राप्तिक किया के साथ साथ किया के लिये दूसरों के सहाय के लिये अयस्त

# अभिरावा

( श्री सुर्शवन्द्र श्रीवास्तव, लखीमपुर खोरी उ० प्र० ) श्रमके भुवन स्त्य पर्-रज में,

मेरा साल फुका दो, सुरमि बना भिज*े चर्*णाम्बुज में, तिज्ञ नर्णाम्बुज में,

्र वस् वस् वस्तुः स्टब्स् इर पाने की शक्ति समस्वित,

कर के समीताल पर, न्योर पबन के समीताल पर,

सूत्रे सस नतेन फ़रार, इबे जब सववाला होकर,

करने की मिस्र महिमा-गायत, शिसी दें शिखरा दें।।।४।।





# समाज में धर्म श्रोर श्रध्यात्म का प्रकृत श्रोर विकृत रूप

श्री रघुनन्दन प्रसाद 'इन्द्र', लखीमपुर खीरौ ः)

धर्म एक बड़ा व्यापक शब्द है और इसका प्रयोग अनेक अर्थों में होता है। इसलिए जब हम धर्म के विषय में कोई चर्चा करें तो हमको स्पष्ट-रूप से यह समभ लेना चाहिये कि हम किस अर्थ में उसका व्यवहार कर रहे हैं।

जो किसी वस्तु को धारेण करता है वही उसका धर्म है। आग का धर्म जलाना है, पानी का धर्म शीतल करना है। यदि आग न जला सके तो वह आग नहीं है, यदि पानी ठएडा न कर सके तो वह पानी नहीं है। अपने धर्म के बिना वह वस्तु वह वस्तु ही नहीं रह जाती इस अर्थ में धर्म प्रत्येक के अस्तित्व का आधार-भूत नियम हैं, उसका सारतत्व है।

यह धर्म का योगिक अर्थ है, और बहुत व्यापक है। मनुष्य धनी और निर्धन हो सकता है, सुखी और दुःखी हो सकता है, विद्वान और मूर्ख हो सकता है। परन्तु धन, सुख और विद्या उसके अस्तित्व का सार-तत्व नहीं है। इसिलये वह मनुष्य विशेष के गुण हो सकते हैं, मनुष्य साधारण का स्वभाव नहीं है। मनुष्य का स्वभाव उसकी मनुष्यता है। इसिलये मनुष्यता ही मनुष्य का धर्म है। जो गुण संयोग और वियोग आदि कारणों से प्रकट होते हैं वह धर्म नहीं हो सकते। इसिलये धर्म और स्वभाव एक ही वस्तु है। और धर्म से इन अर्थी में वही वस्तु इङ्गित होती है जो न्याय-शास्त्र में लह्नण से, लह्नण में अव्याप्ति और श्रांतिव्याप्ति का दोष नहीं होना चाहिये, धर्म में भी अव्याप्ति और श्रांति व्याप्ति का दोष नहीं होना चाहियै।

परन्तु इस योगिक ऋर्थ के ऋतिरिक्त धर्म के और भी ऐसे व्यवहारिक ऋर्थ हैं, जो इतने व्यापक नहीं हैं। बहुधा जब हम धर्म शब्द का प्रयोग करते हैं, हमारा ऋभिप्राय इन्हीं सङ्कुचित ऋर्थों से होता है।

मनुस्मृति को हम धर्मशास्त्र का प्रन्थ मानते हैं। यहाँ धर्म का अर्थ क़ानून से है। इस दृष्टि से जो बात ग्रैरकानूनी और अवैधानिक है वह अधर्म है। आचार शास्त्र में धर्म का अर्थ है कर्त्तां का वह समृह जो व्यक्ति विशेष को स्थिति विशेष में पालन करने चाहिये। चोरी नहीं करनी चाहिये, मूठ नहीं बोलना चाहिये, हिंसा नहीं करनी चाहिए। यह सब सदाचार के कर्त्तं व्य है, इसलिए इन को धर्म कहा जाता है।

धर्म का एक और अर्थ भी है। हम कहते हैं

कि ईसाई धर्म है, इसलाम धर्म है, यहूदी धर्म है।
यहां धर्म का अर्थ किसी जन-समृह के विश्वासों
का सम्मुचय होता है। यहीं धर्म और साम्प्रदायिकता दोनों लगभग एक ही अर्थ में प्रयुक्त होते हैं।
धर्म का यह अर्थ ही अनर्थ की जड़ है। इस अर्थ
में मनुष्य अपने विश्वासों को तो धर्म मानता है,
और दूसरों के विश्वासों को अधर्म कहता है।
और वलात अपने विश्वास दूसरों से स्वीकार
कराना चाहता है, इसके लिये एक-पात करता है,
लड़ाइयां लड़ता है, और जब उन लड़ाइयां में मारा
जाता है, तो सममता है कि वह शहीद-पद को

#### प्राप्त हो गया।

प्रत्येक साम्प्रदायिक धर्म के अपने अपने अलग विश्वास होते हैं। और इनमें से बहुत से विचार ऐसे भी होते हैं, जो बुद्धि और तर्क अथना विज्ञान की तुला में तौलने पर ठीक नहीं उतरते। परन्तु अपनी साम्प्रदायिकता में निष्ठ लोग उन विश्वासों का परित्याग भी नहीं करना चाहते। यदि वह विश्वासों को छोड़ दें तो वह ऐसा अनुभव करते हैं कि उन्होंने कोई सार वस्तु छोड़ दी है। ऐसे लोग बड़े अनुदार असहिष्णु और कदिवादी होते हैं, और कदियों को ही धर्म का तत्व, सार और प्राण सममते हैं।

यदि इन लोगों से यह कहा जाता है कि तुम्हारे विश्वास की सिद्धि बृद्धि, तर्क और विज्ञान से नहीं होती है, तो यह लोग उत्तर यह देते हैं कि विश्वास वास्तव में बृद्धि, तर्क और विज्ञान सब से बड़ा है, विश्वास में बंड़ा वल है, विश्वास ही वास्तविक ज्ञान का सावन और आधार है। बुद्धि की शक्ति तो सीमित है, विश्वास ऋसीम है; तर्क घोखे की टट्टी है, जो मनुष्य उसको स्थूल भूमि समभ कर उस पर पांच रखता है; वह शीघ ही अधार्मिकता के गढ़े में गिर कर नष्ट हो जाता है, विज्ञान के विषय में यह लोग यह कहते हैं कि उसके सिद्धान्त बद-लते रहते हैं, कभी न्यूटन ने कुछ कहा था और उसके बाद आइनिस्टाइन ने आकर कह दिया कि वह सब भ्रमात्मक है है। ऐसी दशा में जब बैज्ञा-निकों में ही विज्ञान के विषय में इतना विरोध है तो उन पर भरोसा कैसे किया जाय।

इन युक्तियों में कुछ न कुछ सत्य का अंश अवश्य है। यह मानना पड़ेगा कि वृद्धि, तर्क और विज्ञान की साची कभी कभी श्रमपूर्ण हो सकती है। इन तीनों में से कोई भी पूर्ण नहीं है। परन्तु इस श्रम को दूर करने का साधन विश्वास नहीं है। वुद्धि, तर्क और विज्ञान से उत्पन्न हुये श्रम बुद्धि तर्क और विज्ञान ही से दूर होते हैं, केवल विश्वास से नहीं। इस साधारण सी वात को यह रूढ़िवादी भूल जाते हैं।

विश्वास में वल है। यह बात ठीक है। परन्तु वह बल सत्य-विश्वास में है, अन्ध विश्वास में नहीं अन्ध-विश्वास का बल तो उसी प्रकार चीण होता जाता है, जैसे सूर्य के उदय होने से अन्धेरा।

सत्य जिज्ञासा के सामने सदैव ही मिण्या-विश्वासों की पराजय होती आयी है। यदि ऐसा न हुआ होता तो एक धर्म के बाद दूसरा धर्म आता ही क्यों। हजरत मूसा का यहूदी धर्म, और उनकी तोरियत पर्याप्त थे, हजरत ईसा और वाइविल की आवश्यकता ही क्या थी, और इसी प्रकार हजरत ईसा और बाइविल के होते हुए हजरत मुहम्मद और कुरान की भी कोई आवश्यकता नहीं थी।

श्रतः वैयक्तिक या सामृहिक विश्वास के आधार पर सत्य श्रोर श्रसत्य का निर्णय नहीं किया जा सकता। उसके लिये कसाँटी कोई दूसरी ही होनी चाहिये। विश्वास यदि वह सत्य-जिज्ञासा का विरोधी है तो वह स्वयं नष्ट हो जाता है। मनुष्य की श्रात्मा को सत्य की उपेत्ता करके विश्वास के कच्चे थागे से बांध कर नहीं रखा जा सकता है। इतिहास में जहाँ कहीं भी ऐसा प्रयत्न हुआ है चाहे वह ईसाई धर्म रहा हो श्रथवा इसलाम, वह सदा श्रसफल रहा है। श्रोर मनुष्य की बुद्धि ने रूढ़ि-वादियों के कठोर दएड, नारकीय यादनायें, श्रोर

जन-साधारण का उपहास सब को सहन करके अपने लिये स्वतन्त्रता का अधिकार प्राप्त किया है।

प्रत्येक समाज में धीरे धीरे एक ऐसा वर्ग उत्पन्न हो जाता है, जो श्रपने को धर्म का ठेकेदार समभने लगता है, जो पाप श्रोर पुरुष के विषय में व्यवस्था देने का ऋधिकारी बन बैठता है, ऋौर इस धार्मिक ठेकेदारी में कुछ उनके भौतिक स्वार्थ भी सम्बद्ध हो जाते हैं, फिर यह वर्ग मनुष्य की पारलीकिक :चिन्ताओं के आधार पर उसका शोषण करने लगता है, श्रीर इहलोक से श्रागे स्वर्ग श्रीर नरक के दिकट भी बाँटने लगता है। जो इस वर्ग की शक्ति को स्वीकार करता है, जो इसकी मान्यता मानता है और जो इसके प्रति श्रद्धा विश्वास रखता है, वही स्वर्ग का अधिकारी होता है, और जो इस वर्ग के हितों के विपरीत आचरण करता है, उनकी शक्ति के प्रति विद्रोह करता है, उसके लिये नरक की जलती आग प्रतीचा कर रही है। उसका कहीं निस्तार नहीं है।

यह वर्ग घोर रुढ़िवादी और कट्टर पन्थी हो जाता है। चूँकि इसको जीवन-निर्वाह के लिये सारी सामग्री बिना श्रम किये ही प्राप्त हो जाती है, इसलिये यह श्रम की अबहेलना और उपेद्या करने लगता है। पूजा, अर्चन और उपहार तथा दान की सामग्री ही से यह वर्ग अपना पालन पोपण करता है। यह विद्या के पठन पाठन का सर्वाधिकार अपने लिये ही सुरक्ति कर लेता है। और चाहे अन्य मौतिक विद्याओं के अन्य लोग अधिकारी भी हों, परन्तु जो रहस्य मयी आत्म-विद्या है, जिसको पर विद्या भी कहते हैं उसका अधिकारी तो इस वर्ग

के अतिरिक्त और कोई नहीं है।

इस वर्ग में कोई फोई ऐसा विरता व्यक्ति भी मिल जाता है, जो वास्तव में आत्म विद्या का जिज्ञासु होता है, श्रोर उसके रहस्यों को जानने श्रोर सममने के लिये प्रयत्न श्रोर साधन करता है। परन्तु साधारण नियम इसके विपरीत है। बिना ही श्रम के धन पा जाने बाला व्यक्ति बहुधा मोगों में श्रा-सक्त श्रोर विलासी हो जाता है, उससे सदाचार के नियमों का पालन करना दुर्लभ हो जाता है। सत्य धर्म की भावना उससे लुप्त हो जाती है, श्रोर जिस मौतिक जीवन की वह निन्दा करता है भीतर से इसी का दास हो जाता है।

परन्तु वह अपनी यह विलास-प्रियता, अपनी यह काम लिप्सा, अपनी यह भोग वासना सब के सामने प्रकट नहीं कर सकता। यदि वह ऐसा करे तो उसके अद्धालु अनुयायियों का विश्वास ही उसके उपर से उठ जावे, उसकी जीविका का साधन ही नष्ट हो जावे, उसकी मान्यता की ही इति श्री हो जावे। इसलिये वह अपनी विलास-प्रियता, अपनी भोग वासना और अपनी काम-लिप्सा अन्यान्य आवरणों में छिपाये रखने की चेष्टा करता है। वह भीतर से जितना अपवित्र होता है, उतना ही बाहर से पिवन्त्रता का छोंग रचता है, वह भीतर से जितना ईश्वरीय चेतना से हीन होता है उतना ही बाहर से उसका प्रदर्शन करके लोगों को मुलावे में डालने का प्रयत्न करता है, इसी। मिध्याचार का नाम पाखर है।

धर्म या श्रन्य कोई संस्था, उसका जन्म उसके सतोगुण को लेकर होता है। इस सतोगुण से इन्द्रिय-जय, सेवा भाव और न्याय निष्ठा का जन्म होता है। इन्हीं गुणों के प्रभाव से वह संस्था बढ़ती और प्रवर्द्धित होती है। इन गुणों को अङ्गी-कार करने से उस संस्था में तप-वल उत्पन्न होता है, फिर तप बल से जन बल और बाहुबल प्राप्त होता है। और उस समय वह संस्था अपनी युवावस्था को पहुँच जाती है। उसमें एक शक्ति आ जाती है। और बह उस शक्ति का गर्व अनुभव भी करने लगती है यह गर्व उसको सतोगुण से लाकर रजोगुण के स्तर पर रख देता है।

रजोगुण के प्राधान्य में संस्था का वाह्य प्रसार होने लगता है। शक्ति सन्चय का उद्देश्य अब दूसरों की सेवा न रहकर आत्म-प्रदर्शन और आत्म-विज्ञापन हो जाता है। उस समय संस्था के संचालकगण इस बात की परवाह नहीं करते कि जनता में उनकी भावना कितनी गहराई में प्रविष्ट हुई है, वह देखते यह हैं कि जनता में उनकी शक्ति का प्रसार कितना हुआ है, उनके मतावलम्बी अनुयायियों की संख्या बढ़कर कितनी पहुँची है।

सतीगुण की प्रधानता में पूजा अपने की पित्रत्र करने का एक साधन होती है, चाहे उस पूजा का रूप वैयक्तिक हो या सामाजिक। परन्तु उसका उद्देश्य यही होता है कि लोगों में इन्द्रिय जय, सेवा भाव और न्याय-निष्ठा की धारणाओं को पुष्ट करे। रजोगुण की प्रधानता में पूजा का यह स्वरूप विकृत हो जाता है, और वह केवल एक सामाजिक अनुष्ठान बन जाती है, और उसमें प्रदर्शन और उल्लास को जामत करने का ध्येय ही प्रवल हो जाता है। इसी रजोगुण की प्रधानता के वशीभूत होकर मनुष्य दूसगें के मान्य प्रन्थों, उनके सम्मा- नित व्यक्तियों और उनके आचार-विचार पर प्रहार करता है, और उसे धर्मकृत्य मानता है। इसी अवस्था में वह दूसरों को बलात् अपने धर्म में लाने का प्रयत्न करता है, उनके श्रद्धा के केन्द्रों पर आ-घात करके उनको नष्ट कर देना चाहता है। और इसी से धार्मिक वर्षरता का जन्म होता है।

रजोगुण की प्रधानता की श्रवस्था में ही संस्था में एक श्रान्तरिक संघर्ष उत्पन्न हो जाता है। इस संघर्ष का वास्तविक श्राधार स्वार्थ होता है। परन्तु यह स्वार्थ सिद्धि की भावना श्रपने को श्रानेक वादों के श्रावरणों के परिधान से सुसज्जित कर के संसार के सामने प्रस्तुत करती है। इस संघर्ष को दूर करने के लिये विधानों श्रोर नियमों का निर्माण होता है, जो मनुष्य को बाहर से निर्यान्त्रत करने का प्रयत्न करते हैं।

सतो गुए की अवस्था में जोर अन्तर परहोता है और रजोगुए की अवस्था में यह जोर प्रत्येक दिशा में अन्तर पर न रह करवाद्य पर दिया जाने लगता है।

सतो गुए की अवस्था में कला संकेतात्मक होती है। उसका उद्देश्य आन्तरिक भावना को जन साधारण तक पहुँचाने का होता है। यह एक भाषा या माध्यम का काम देती है, उस जगह जहाँ शब्दों की गति नहीं और साधारण भाषा की पहुंच नहीं। परन्तु रजोगुण की अवस्था में कला धर्म भावना के आधिपत्य से स्वतन्त्र हो जाती है, वह साधन न रहकर साध्य बन जाती है। उसमें विस्तार, स्थिरता और सम्मोहन की इच्छा पूर्व वर्ती संकेतिकता, कोमलता और सेवा प्रेरणा का स्थान ले लेते हैं। परन्तु रजो गुण के इस प्रसार विस्तार और खात्म-प्रदर्शन से मानव आत्मा की संतुष्टि नहीं होती है, एक सीमा पर पहुँच कर एक तो वह स्वयं वाह्य-विजय से ऊब जाती है और दूसरे आन्तरिक संघर्ष के कारण उसमें विजय और वाह्य-प्रसार की चमता भी शेष नहीं रहती, उस समय वह चेतना अवसाद प्रस्त हो जाती है। और उसी रजोग्ण की अवसादावस्था में उसमें विलास-प्रियता, भोगेच्छा जाग उठती है, जिसमें से होकर तमीग्ण की प्रधानता का प्रशस्त मार्ग खुल जाता है।

ऐतिहासिक कम में रजो-गुण की प्रधानता के पश्चात् तमो-गुण की प्रधानता का नम्बर त्र्याता है। विलास-प्रियता से भोगासिक त्रोर भोगासिक से काम-लिप्सा त्रोर काम-लिप्सा से मनुष्य मृत्युकी त्रोर अपसर होता है। यही हाल समाज का भी होता है।

तामसिक श्रवस्था का प्रारम्भ विलास-प्रियता से होता है, परन्तु जैसे जैसे रजोगुण की शक्ति चीण हो जाती है, वैसे वैसे व्यक्ति में श्रालस्य श्रोर प्रमाद बढ़ जाता है। काम लिप्सा इसी तामसिक श्रवस्था की एक दशा है। ऐसा माल्म होता है कि जो मृतियां काम-क्रीड़ा की हमारे मिन्दरों में विद्यमान है वह इसी तामसिक युग के प्रभाव की द्योतक हैं। हमारे पौराणिक साहित्य में जो कामुकता का चित्रण यत्र तत्र पाया जाता है, वह भी ऐसा माल्म होता है कि इसी युगकी देन है।

तमोगुण प्रधान युग में धर्म का स्वरूप सर्वथा विकृत हो जाता है। समाज का त्रादर्श इन्द्रिय-जय, श्रोर श्रात्म-संयम से गिरकर भोगरति वन जाता है, सेवा भाव का स्थान शोषण और संदोहन की वृत्ति ले लेती है, और सामाजिक अन्याय को देवी विधान समभा जाने जगता है, कला नग्नता और कामुकता के चित्रण का साधन बन जाती है। समाज की नैतिकता शिथिल हो जाती है, प्राण्शिक चीण हो जाती है, प्राण्शिक चीण हो जाती है, और वह अपने उपर किये हुये प्रहारों का प्रतिकार नहीं कर सकता, और सहज ही में दूसरों के आधात का शिकार बन जाता है।

इस अधोगित की अवस्था में भी उसके सतीगुण और रजोगुण का एकदम नाश नहीं हो जाता।
यह दोनों गुण तमोगुण से अभिभूत होकर दब
अवश्य जाते हैं, परन्तु मिट नहीं जाते। और
इन्हीं दोनों गुणों का अविश्व लेकर कुछ प्रगतिवादी समाज का पुनरुत्थान करने का प्रयास करते
हैं। जो कामुकता और अश्लीलता धार्मिक प्रन्थों
में पाई जाती है, उसके नये सङ्केतात्मक अर्थ
किये जाते हैं। कभी कभी यह अर्थ बड़े। दुरूह और
विषम दिखाई देते हैं, और उससे साधारण बुद्धि
को परितोष नहीं हो पाता है।

इन प्रगति-वादी सुधारकों में से अधिकांश केवल समाज और सामाजिक धर्म के वाह्य विकृत रूप को ही देखते हैं, और उसके प्रतिरोध में केवल सुधारवादी बनकर रह जाते हैं। उनकी दृष्टि धर्म के मर्मस्थान और केन्द्र तक नहीं पहुँच पाती। जब तक अभ्यान्तर शुद्ध और पवित्र नहीं होगा तब तक कोई सुधार स्थायी नहीं हो सकता।

इन सुधार वादियों का विशेष विरोध होता है, रुढ़ि-अस्त समुदाय से। यह वही रुढ़िअस्त समाज है जिसका उल्लेख उपर किया जान्तुका है, जिसके हाथों में पहुँचकर भगवान की श्रार्थना खोर पूजा एक मिध्याडम्बर बन जाती है, मन्दिर कलुपता के खड़ें बन जाते हैं खोर जनसमुदाय प्राण हीन शरीर की तरह अपनी स्वामाविक गति खोर किया को खो बैठता है।

धार्मिकता के यह ठेकेदार अपने बचाव के लिये आड़ लेते हैं, समाज के उसी बचे हुये सतीगुण की, जिसकी वह अपने नित्य-प्रति के जीवन
में अबहेलना करते हैं। गिरी हुई अवस्था में
भी कुछ साधु महात्मा ऐसे होते हैं जो इन्द्रिय-जय,
पर-सेवा और न्याय-निष्ठा के आदर्शों पर चलते
रहते हैं। इन इने गिने साधु पुरुषों की साधुता के
पीछे इनकी तामसिकता अपने बचाव के लिये
रचा का स्थान दुँढ़ती है। परन्तु आचरण में यह
लोग इन साधु पुरुषों का अनुकरण नहीं करते।
सुधार-वादियों के प्रहारों के सामने इन साधु पुरुषों
का प्रयोग चर्म ढाल के रूप में ही किया जाता है।

केवल सुधार वाद से धर्म का उद्घार नहीं हो पाता। सुधारवाद तो केवल उपर की लीप पोत है जो मकान अन्दर से जर्जर हो चुका है, बाहर की लीप पोत से केवल उसका वाद्य रूप बदला जा सकता है। उसको नया जीवन प्रदान नहीं किया जा सकता। नये जीवन के लिए आवश्यकता होती है एक आमूल परिवर्तन की, जो तामसिक अवस्था में फंसी हुई चेतना का उद्धार करके उसको एकदम सात्विक स्तर पर ले जा सके, जो फिर से आत्म-संयम, सेवा भाव और न्याय-निष्ठा में उस चेतना को आसढ़ कर सके, जो विवेक को जगा कर नोर-त्वीर का जान उत्पन्न कर सके, और जो

रूढ़ियों को तोड़ कर फिर से सत्य विश्वास की उत्पन्न कर सके। जो पाखंड को मिटाकर सत्य सरल की स्थापना कर सके और इस काम के लिए आवश्यकता होती है अध्यात्म की।

सामाजिक धर्म की गित है अन्तर से बाहर की ओर। आध्यात्म की गित है बाहर से अन्तर की ओर। धर्म का आधार है पूजा और अनुष्ठान। अध्यात्म का आधार है साधना और आत्म-चिन्तन धार्मिक अनुष्ठान ले जाते हैं भेद और अनेकता की और, अध्यात्म ले जाता है तदात्मीयता और एकता की ओर।

श्राध्यात्म बुद्धि तर्क श्रौर विज्ञान को संत्य का श्रन्तिम निर्णायक नहीं मानता। जो समीचा श्रीर श्रालोचना इनकी रूढ़िवाद करता है उसे श्रध्यात्म स्वीकार करता है, परन्तु साथ ही साथ यह कहता है कि सत्य की अन्तिम निर्णायका अन्तरदृष्टि है। अन्तरदृष्टि द्वारा ही सत्य का साचात्कार होता है। यह अन्तरदृष्टि सत्य में स्थित होने से उत्पन्न होती है। उस समय सत्य श्रीर श्रात्मा के बीच के सारे व्यवधान उठ जाते हैं। बुद्धि, मन और इन्द्रियों का विकास तो जगत में विभिन्न संकीर्ण उद्देश्यों को लेकर हुआ है, इसलिये वह मनुष्य को अपनी उपयोगात्मक सीमा तक ही पहुँचा सकते हैं, आगे नहीं। सत्य को मनुष्य सत्य में स्थित होकर ही जान सकता है। जो सत्य में स्थित होगया है, वही आत्म पुरुष है, और उसका अनुभव ही आत्म अनुभव है, उसका वाक्य ही आतम वाक्य है।

आध्यात्म बुद्धि, तर्क और विज्ञान की सीमा स्वीकार करते हुए भी उसकी उपेक्षा या अनादर नहीं करता। जगत के जिस स्तर पर वह सत्य की व्याख्या करते हैं, उस स्तर पर तो उनकी साची श्रोर उपयोगिता स्वीकार ही करनी होगी। परन्तु श्रध्यात्म यह नहीं मानता कि वह सत्य का श्रान्तिम स्तर है। सत्य श्रगणित पर्दों से ढका हुआ है। सृष्टि के विकास में श्रनादिकाल से एक पर्दे से दूसरा उत्पन्न होता श्राया है। श्रोर वस्तु-जगत में इन पर्दों को फाड़कर सत्य के केन्द्र में प्रविष्ट हो कर उसमें स्थिति हो जाना किसी श्रत्यन्त महा-मानव के लिये ही सम्भव हो सकता है जो परब्रह्म के तद्रूप हो जाय, परन्तु योग श्रोर साधना द्वारा श्रध्यात्म ऐसी पारदर्शी दृष्टि पैदा हो जाना सम्भव मानता है जिसकी सहायता से इन पर्दों के श्राव-रणों को भेद कर सत्य के केन्द्र तक पहुँच कर श्रनन्य निष्टा से वहाँ स्थित होकर सत्य का साचात करके तद्रूप हो सके।

धर्म की सात्विक अवस्था में अध्यातम और धर्म एक रूप होते हैं। अध्यातम धर्म में स्थित होकर उसका सहायक और पोषक होता है। धार्मिक अनुष्ठान भी छल हीन, सत्य और सरल होते हैं और वह भी अध्यातम का भरण और पोषण करते हैं। उस समय अन्तर और वाह्य में कोई विरोध नहीं होता, जो अन्तर में होता है, वही बाहर भी। अन्तर अपनी सरल अभिव्यक्ति बाहर करता रहता है बाहर अन्तर की सर्जनशील उन्मुक्ति के लिये स्त्रेत्र प्रस्तुत करता है।

इस सात्विक अवस्था में धर्म के तीन अनुष्टान मुख्य होते हैं, यज्ञ, दान और तप। तप से इन्द्रिय विजयमें, दान सेसेवा भाव में और यज्ञ से न्याय-निष्टा में सहायता मिलती है। परन्तु जैसे ही सत्य रज से अभिभूत होने लगता है, धर्म और अध्यात्म एक

दूसरे से अलग होने लगते हैं। धर्म रूप धारण करने लगता है, कर्मकाण्ड का, और अध्यात्म रूप लेने लगता है आत्म चिन्तन का। ऐसी ही किसी स्थिति पर पहुँच कर हमारी आर्य आति के इतिहास में जीवन, यज्ञ और ज्ञान की दो धाराओं में विभाजित हो गया। वेदों का संहिता भाग उपनिषदों से अलग हो गया। भगवान कृष्ण ने अपने गीता के संदेश में फिर उन दोनों धाराओं को एकत्र करके मिला दिया।

गीता के संदेश को स्वीकार तो किया गया परन्तु अपनाया नहीं गया, जिसका परिणाम यह हुआ कि ज्ञान और कर्म, अन्तर और बाहर में जो द्वन्द था वह ज्यों का त्यों ही बना रहा। कर्म ज्ञान से अलग होकर हिंसा और अन्याय का समर्थन करने लगा, और ज्ञान कर्म से अलग होकर मिण्याबाद में पड़ गया और जगत् की सत्ता को ही अस्वीकार करने लगा।

जिस तरह धर्म का हास हुआ उसी तरह अध्यातम का भी हास हुआ। अन्तर और बाहर दोनों
साथ साथ चलते हैं। अध्यात्म का पत्ती धर्म के
जाल में फँस गया, और उससे अपने को अभी
मुक्त नहीं कर पाया है। समाज में अध्यात्म को
जानने और पहिचानने वाले बहुत कम रह गये,
और जिसको थोड़ा भी कहीं कुछ अनुभव हुआ
उसी के आधार पर वह अपनी एक नयी दूकान
खोल बैठा, और उसके नाम पर ब्यापार करने
लगा। जो गुरूडम धर्म में प्रवेश कर गयी थी,
वही अध्यात्म में भी प्रवेश कर गयी। साधना के
अलग अलग मार्ग चल पड़े। सोना मिट्टी में मिल
कर मिट्टी हो गया है, और साधारण लोग मिट्टी

#### श्रीर सोने की परख भूल गये हैं।

गुरू की श्रावश्यकता रहती है, परम्तु गुरू हम की श्रावश्यकता नहीं है। गुरू की श्रावश्यकता स्वीकार ही करनी होगी। वैद्यक के प्रन्थों में सारे रोगों का वर्णन उनका निदान श्रोर उनकी श्रोप-धियाँ लिखी हुई हैं, परन्तु फिर भी जब हम बीमार पड़ते हैं, तो कुशल वैद्य को ढूंढ़ते ही हैं। वैद्यक के पुस्तकालय से काम नहीं चलता। गुरू भी एक मानसिक रोगों का वैद्य है। उपचार श्रोर चिकि-त्सा उसी के निरीक्षण में होनी चाहिये। श्रध्यात्म श्रौर योग के मन्थों में बहुत कुछ लिखा है, परन्तु वह सब की समभ में नहीं श्राता। किसी पुस्तक को पढ़ लेना दूसरी बात है श्रौर उसको समभना दूसरी।

श्रध्यातम एक प्रकार का ज्ञान है। जैसे कि रसायन शास्त्र है। इसमें हिन्दू मुसलमान, ईसाई श्रौर सिख का कोई भेद नहीं है। श्रपने श्रपने धार्मिक श्रनुष्ठान सबके श्रलग रहो सकते हैं, परन्तु श्रध्यातम तो सबके लिये एक ही होगा, जैसे कि रसायन शास्त्र सबके के लिये एक ही है।

#### 

एक दिन सत्संग के समय शिष्य के गुरू से जल्दी-जल्दी मिलते रहने के महत्व पर बातचीत चल रही थी। गुरू ने कहा. "लोग जब गुरू के पास जाते हैं तो श्रपना हृदय उनके पास छोड़ आते हैं किन्तु उसके पास से लौटने के कुछ समय बाद श्रपने हृदय को भी वापस बुला लेते हैं। इसलिए गुरू से बार बार मिलने की आवश्यकता रहती है।"

एक श्रेष्ठ साधक ने पूछा "लोगों की इस प्रवृत्ति का कारण क्या है ?"

सद्गुरू ने समभाया, "योगी की प्रवृत्ति उल्लू से मिलती जुलती है। वह जहाँ रहता है वहां सब कुछ उजाड़ कर बीराना बना देता है। श्रतः धन, परिवार, विद्या, प्रतिभा श्रादि से सम्पन्न व्यक्ति योगी को अपने हृदय में स्थान देने से डरते हैं कि कहीं सारी सम्पति स्वाहा न हो जाय।"

\$\$ \$\$ \$\$ \$\$

उच अध्यात्मिक स्थिति प्राप्त साधक के प्रशंसक ने उपिथत व्यक्तियों को बतलाया, "योगाभ्यास द्वारा प्राप्त शक्ति से प्राकृतिक घटनाओं तक का नियंत्रण किया जा सकता है। महात्मा जी अपनी इच्छा शक्ति का प्रयोग करके वर्षा की भड़ी एकदम रोक सकते हैं।"

शंकालु श्रोतात्रों की प्रश्नात्मक दृष्टियाँ महात्मा जी की त्रोर उठीं।

महात्मा के होठों पर स्वाभाविक स्मिति जैसी की तैसी बनी रही। उन्होंने प्रशंसक की वात का खरडन किया, ''ऐसा नहीं, यदि बरसते हुये पानी को ऋपनी इच्छा शक्ति का प्रयोग करके रोकना चाहूँ तो वह और तेजी से बरसेगा।

भौचक प्रशंसक ने एकांत में निवेदन किया कि एकबार महात्मा जी ने स्वयं यह बात बतलाई थी। महात्मा जी ने समभाया, "तब मैं परमात्मा प्रतिद्वन्दी (अर्थात् शैतान) रहा हूँ जा, किन्तु अब नहीं।"

Bulnji

# GOD REALISATION

( Shri Ram Chandra Ji, President, Shri Ram Chandra Mission )

Having established the indisputable concept of God in terms of not-self, or that which is non-existent or 'zero' as opposed to and implica in the concept of self which exists as 'one', the task of an adequate definition of God-realization may be taketh up. From times immemorial Godrealization has been trumpetted to be the ultimate goal of all human endeavour ( प्रवार्थ ) and existence, specially in India. But just like the concept of God that of God realisation too has become shrouded in such sheets of mystery that a sincere man of reason and science begins to feel disgusted at the very mention of the term. To my mind, therefore there is a real need of an adequate definition and interpretation of the term realization, so as to make it comprehensible at the level of the reason, the chief instrument used by the scientist for the exploration of reality.

The word 'Realization' in ordinary speech refers to the psychological process of cognition (knowledge). In Indian thought, however, realization involves the three-fold process of knowing (ज्ञान) seeing (ज्ञान) and getting into or becoming (ज्ञान). The

ordinary usage refers only to the first two stages of the process. Thus according to the correct meaning of the Indian seers God-realization involves not only knowing God (Zero or notself) through reasoning and authority, but an actual perception or seeing, and consequently getting into God.

Now we have defined God as Zero or Non-Self. What does knowing and becoming the 'non-self' signify after all? Let us start with the question as to what is the 'self'. The first answer at the level of crude perception will obviously be that the 'self' is the body or in terms of modern psychology. the organism. At this level one has a certain conception-crudest according to the views of Indian seers of the diself', and lives and behaves under the riotive force of body consciousness. Such a person will be a slave to the impulses of bodily pleasure and pain. Now take the example of martyr like Socrates or Gandhi. Does he know himself and live and behave as nothing but an organism or body? To be sure he is treating himself as an organised system of innate and acquired tendencies, more or less fixed. In terms of modern psychology, he is living at the level of his character or personality and not at that of his organism. At this level body-consciousness starts vielding place to (soul) mind-consciousness or in terms of modern psychology, personality-consciousness. Every human being starts at the level of 'self-organism' and rises more or less to the level of 'self= personality.' The examples of Socrates and Gandhi have been taken simply as extreme cases of such a transition. Now take the two extreme examples of persons at these two levels. To the person at the lowest extreme of the first level-an animal or human child at birth-the person at the highest extreme of the second level-a Socrates or a Gandhi or a Rana Pratap will appear as living comparatively at the level of the non-self (or to be more exact at the level of a less-real-self). The rise to the second level i. e., the realization of a finer or less-real-self. has been possible by a sort of a dissolution of the cruder self, existing at the first level. I have taken only these two levels for the purpose of an elaborate analysis, simply because they are closer to the experience, and hence to the comprehension of almost every Mational animal (human being). But there is no limit to the levels of the fineness of the self. Just as at the second level the body-consciousness diminishes and the organism

begins to appear as a mere possession or instrument of the 'self' and not the 'self' itself, so also at a still higher level the mind (soul)-consciousness begins to diminish and the mind and character (personality) begins to appear as a mere possession or a covering of the 'self' rather than the 'self' itself. At this level not only the bodily impulses of pleasure and pain but almost all the innate and acquired behaviour tendencies get degraded from the high position of our masters to that of our slaves. A person residing at the highest extreme of this level does not feel bound by or under the load of any innate or acquired tendencies. In the technical terminology of Indian seers, he has attained freedom (मोन्न) and got rid of instinctual and habitual behaviour tendencies (संस्कार). This level is not a matter of ofdinary human experience, but can be experienced for a short time in the state of what is known in the Yogic system of Sadhana as ( निर्विकल्प समाधि ) which is to speaked crudely akin to the dreamless-deepsleep of ordinary human experience. A person living permanently at this level may be said to have realized a still finer level of the self, or from the point of view of the person at the Ist level, to have moved closer still to the (non-self) God.

But this third level is certainly not the end of this journey. There are innumerable levels whose accurate description is quite difficult to be made available at the level Reason, not because they are fictitious, but for the simple reason that they lie beyond the reach of Reason. Any person inspired by the true scientific spirit of inquiry, however, is always welcome to have a direct experience of these stages of the realization of non-self (God), and then try to make them available at the level of Reason and orthodox science: if he can.

One question may legitimately be asked, here. The levels and stages as depicted above, are really speaking the stages of the realization of a finer and finer 'self'. Does any absolute Non-Self (God) really exist? And if it does, is it ever possible for the 'self' to realize or become the 'nonself' (God) completely? As to the first question there can be no doubt that a non-self is logically implied in the 'self'. Once you accept the reality or existence of the 'self', you cannot deny the same to the 'non-self'. The very conception of 'self' assumes the 'non-self'. Then we come to the second question. Really speaking the process of the realization of 'Non-self' is nothing but a gradual dissolution of the 'self'. I take the example of the atmosphere of the air to describe the process. At the level of the surface of the earth, air is quite heavy and dense. The farther you move away from the earth, the air goes gradually getting thinner and lighter. But can the air, in essence, ever pass into what is non-air. To be logical it is not possible. The self can come closest to the non-self but can never be Absolute. Non-Self. The very word 'Absolute' before 'Non-Self' suggests that it can never be reached by the 'self'. Let me again take an example from mathematics to make my point clearer. Starting from the point of view of the Atheist, I described God as Zero and Self as 'one'. As we go on dissolving the 'self' or 'one' through the negativating function of the decimal point, it gradually approaches zero or non-self or God. But can the 'one' be ever reduced to absolute zero', whatever number of naughts may be placed between it and the decimal point? But, however, this is logical reasoning and the ultimate Truth lies far beyond the gras' of logic. Hence the correct answer to the 2nd question is not a matter of information, but knowledge. And let the enthusiastic seekers after Reality be courageous enough to find it themselves. It is said of Lord Budha, that he always kept mum when such questions were asked of him, not because he was ignorant, but because the correct answer to such questions is a matter of direct knowledge at the appropriate level of experience and any attempt to describe it in terms of the categories of knowledge at a lower level of experience is bound to become confusing at the best and ridiculous at the worst.

To sum up: we know the 'Self' directly. So, we are convinced through

contrast that the 'Non-Self' is also there. But if a further problem of coparing the God positively with something is raised, we do not find anything to compare with God. Hence the Vedas are describing it negatively, as 'not this' (नेति). On e, therefore existing at his own level, can only perceive and realize God but can never measure it. The positive comparison can be made only by that person who has rushed into the region of Reality.

(Translated by S. P. Srivastava)

An abhyasi once related that he felt a lot of difference between the peace he felt after meditation aided by transmission and the peace he had previously been feeling after a regular repetition of a certain mantra for a few hours daily.

The master explained, "The peace produced by mechanical repetition of mantras is a result of mental exhaustion and can be achieved as well by a repetition of even the multiplication tables with equal ardour and labours. The difference between such peace and the one produced through a real connection of the heart can be noticed by any sensitive abhyasi."

Once in a gathering of Satsangies, the discussion as to why intelligent educated people fall a victim to Gurudom, was going on.

The master explained, "It happens only when there is no real thirst for God-Realisation. People are impressed by a certain extraordinary quality of a certain person e.g. education, oratory, costumes and even good physique."

### MARCH TO ETERNITY

( Sri Ishwar Sahai, Lakhimpur-Kheri U. P. )

God is Eternal and so is the man. But man is mortal, so they say. The reason of this paradox lies in the confusion regarding the real meaning of Man. To our outer view, Man means the grosser physical form consisting of the body. The body, being composed of matter, is subject to change; and death is the ultimate result. Really death is the end of the physical body of the man and not of every thing of the man. Much still remains after the material body has ended, though we may not be able to see or feel it physically. That means the existence of man continues even after death, in a finer form with a subtle body known as सहम शरीर ( Astral body ). Now the man enclosed within this astral body is also not to be taken as the Real Man. for behind this subtle body there is another still finer body known as कारण शरीर (Causal body ). So we may conclude that besides this physical body of the man there are other bodies which are finer and more subtle. But even this existence of the man with a fine causal body is also not the beginning. Prior to it man existed in still finer forms enclosed within more and more subtle coverings

which are innumerable and can not even be named saparately. They are therefore not known as different bodies but only as diverse coverings round the soul. Thus we reach the conclusion that the Real Man is not as we see it in the physical form but some extremely fine being enclosed within the innumerable coverings one after the other. We may call it as Soul, Spirit or anything for our understanding, and Man taken in that sense must undoubtedly be taken as Eternal or Immortal like God. This is the general view held by almost all the great thinkers. It is now this Real Being of the man, far beyond the apparent man that we have to trace out and realise.

For this the only recourse open to us is Spirituality. It is probably the only means which can enable us to achieve easy and sure success. Religion, no doubt prepares us to some extent for our march on the path of spirituality. But it is not all and sufficient. Spirituality apart from religion, involves the process of the folding of self. Religion promotes within us a feeling of virtue and righteous-ness whereas spiritua-

lity involves the process of complete giving up of all things of our own creation, including even virtue and rightousness and advance towards Nothingness or Zero, which is the point of origin of our existence or the pure and absolute state, we were in, at the time of creation, Before creation we had no individual existence of our own. When the time of creation came the dormant forces round about the Centre became active by the effect of Stir caused by the Will of God. The process of creation started and in course of time things began to assume their physical form. Man also began to acquire its own form of existence. The first step towards the composition of Man was its formation into individual conscious entity, which was the first covering and the beginning of Egoism (or consciousness of individuality). This may in fact be regarded as the starting point of the individual existence of man or the very Real Man, in its absolute state which was akin to God.

From this original premitive state man began to march down to its present material form taking more and more layers of gross-ness one by one. Thus like a silkworm man began to form its own Cacoon. Now we want to free ourselves from all

these bondages created by us and retrace our steps back to our primary or original state throwing off all coverings one by one. This is all the essence of spirituality and all our Sdhans (practices) tend towards that. Our existence in the present form is the result of a long process of evolution and now for our return to the point of origin we have to revert to the process of involution. It means the complete dissolution of the tiny creation of our own making or the giving up of all our belongings. Our belongings are the numerous coverings of grossness caused by the action of मनस (psyche) चित्त (Consciousness) बुद्धि (intellect) and श्रहङ्कार (Ego) resulting in the formation of संस्कार (impressions) and numerous other opaque layers.

Now I briefly review in bare outline the various spiritual states which we generally pass through during our march to Eternity. Our outermost coverings comprise of the grossest layers of Sanskars, which result from the effect of our thoughts and actions. Our thoughts and actions too depend entirely upon the working of our mind. So our attention is naturally directed towards the proper adjustment of and due moderation in the activities of the mind. In our earlier stages of progress we feel our mind

as more settled on one point (God). Consequently we begin to feel comparatively more calm and peaceful internally. The feelings of peace continues developing as we grow more and more closely attached to the Real Object. Thoughts and actions begin to lose their intensity or weight and the grosser effect of Sanskars begins to get minimised. In course of time our actions become automatic without the least implication of thought or will. This machine-like working. for the sake of duty rather than for desire based on attachment brings us to a state of desirelessness, which in other words means the stopping of the formation of Sanskars. now remains is only to undergo the effects of the already formed sanskars which lie in store still. When this is done, we have come up to the level of Liberation.

Though we have thus achieved the state of filiberation which to common judgement may probably be a high attainment still we are far short of the mark as the complete freedom from all bondages is wanting still. So far we have considerably been relieved of the grossest covering of Maya in its crudest form, but we have yet to deal with its finer layers which we are still entangled in. This yast circle of Material manifestation

is the direct result of Maya which brings to our view the illusorv aspect of things presenting them as Real. Our onward march through it reveals to our mind the changing and transitory character of things and we begin to feel diverted from them, with our eyes fixed more firmly on the unchanging Absolute Reality. At priliminary stages visions of dazzling light are some times experienced but they fade away soon. Some people attach much important to it thinking light to be the real thing. But it is not so. Light is not our goal. It is due to the contact of matter with Reality which produces sparks of light. When we cross this point light fades away and we enter the region where there is neither light nor darkness. During our march through this region we gradually begin to lose touch with matter and our existence becomes very fine and subtle. The feelings of peace and calmness too grows finer. Plainness and simplicity begins to prevail all over, and the man enters the life of the spirit in true sense. The stage is known as श्रव्यक्त गति ( undifferentiate state ). Here man is almost free from the effect of Maya except in so far as it relates to its true state as a pure Godly energy which he can well utilise for Godly work when necessary.

We now enter the region of Ego. The cruder forms of Ego having already been crossed over during our march through the previous regions, what now remains of it is only in the form of consciousness of self. The idea of worship fades away from the mind. Devotion changes its colour. Duality sinks into oblivion. Same-ness begins to grow predominant and the man feels himself merged more and more in Absolute Reality. One-ness reigns all over. The man feels all the Godly attributes and powers stored in him which he can utilise any way according to the Divine Will.

But that is not the end. We go on still, growing lighter and lighter at each step. Our existence is now transformed into mere identity of soul and that too grows finer and finer as we pass through the last region known as the Central Region. We are, by now, almost free from the weight of every thing. Calmness, simplicity, consciousness and even potentiality seem to be almost extinct. In this seemingly dormant state of existence as an individual identity devoid of every thing (or as a Zero). We are now swimming ceaselessly through the Infinite expanse onwards to Eternity which is our final goal.

#### The Scientific Basis of Sahaj Marga

(Sri Raghavendra Rao Gulbarga—South India)

It is a fashion, now-a-days, among people at large to try to get themselves acquainted with everything which is branded "Scientific as vaguely knowing the meaning of the word 'Science'. According to the dictionary it means knowledge ascertained by observation and experiment, critically tested, systematised and brought under general principles. In even materialistic terminology pure science means dispassionate observation of facts and experiences and

formulation of the theories and discovery of the laws governing those facts and experiences without any utilitarian motive.

Dispassionate-ness and absence of utilitarian motive are absolutely essencial and indispensable for a science. But unfortunately the study and pursuit of materialistic science brings out innumerable alluring things so rapidly that before we know where we are, we are deeply engrossed in the

utilities of its discoveries, thus losing the true spirit of science. Similar is the case with our oriental spiritual science too, which has to some extent degenerated into quackery and witchcraft, when it went into the hands of charlatons and petty mendicants or when it became the exclusive property of the great intellectual giants of the compartmental schools of speculative phylosophy. Hence inorder to find out whether any theory or system of thought or practice is truly scientific we must first see whether it is pursued dispassionately and is free from narrow utilitarian and selfish motives.

One thing more. A system of thought is considered scientific only when it is devoid of miracle, chance and capricious will. Every observed fact or experience must either be explicable in the light of previously known facts. Many advocates of mysticism and teachers who style themselves as 'Aparoksha Jnanis' ( স্বাধান রান) may not agree with this idea. But in the words of Sri Radha Kamal Mukeri:-

"The mystic is in fact as cosmopolitan as the man of science. Like him the mystic is bent upon eliminating from the world miracles, chance and capricious will. While the man of science extends his world by his defining senses and implements, the mystic

does the same through dicovering and revealing fresh concords and symmetries'.

In the light of these fundamental grounds of science, we may now proceed to consider the basis of our own system of Sadhana, known as Sahaj Marg.

The assumptions used in the system of Sahaj Marga are the simplest. The first and the foremost is the belief in the existence and one-ness of God. None except a professional atheist may probably hesitate to accept this assumption. But a physicist may immidiately ask, "Tell me the properties of God either in C. G. S. or in F. P. C. system," and his question is quite scientific indeed. In answer to his question the scientist is asked to find it out for himself, which can only be possible when he acquires the knowledge of God in true sense. This practical knowledge can not be derived from books but only by transforming himself into the real form which is akin to God's. This is what we have in Sahaj Marga.

The next assumption is that an individual can gain practical knowledge of God only through the help of a worthy guide. Naturally no higher knowledge is possible without the help of a teacher or a guide hence this assumption too is quite simple and true to experience.

And now comes the uniqueness of the system. That is regarding the method of training. The path of selfrealisation can be completely crossed over in one life only by the help of Yogic Transmission (Pranahuti). Hence it follows that only such a man as has full command over this yogic power is best suited to our purpose as a guide. The method too is quite simple. The aspirent is directed to practise meditation in quite a simple and natural way, receiving impulse from the guide by transmission. After a little practice the aspirant begins to experience the spiritual states one by one which he starts to analyse and synthesise in the light of the above assumptions. He begins to think of his guide and his work, which most naturally develops into constant remembrance.

The efficiency of the system lies in the fact that spiritual advancement is conducted along side with and on the basis of self purification. The very start is made from the cleaning of the heart and by and by all the Chakras are thoroughly cleaned and illumined. This is a very essential step and needs special attention and care on the part of the teacher. If this vital step in the spiritual training of an aspirent is, in any way neglected or ignored, the spiritual powers attained by the awakening of the Chakras are likely to be misused. Hence to safeguard all such evils special attention is paid to the cleaning process.

Sahaj Marga is in fact the modified Raj Yoga which provides for simple and natural means, easily adjustible in the normal worldly life of a man. It is based on 'Though', the working of which has been deeply and scientifically studied by the ancient sages of India, and Patanjali's Yoga Darshan is an example.

I have briefly touched only the main points of the system in order to set before the readers the scientific basis of Sahaj Marga which leads us to an extreme degree of subtlity and refinement necessary for the attainment of our final goal.



# 'सहज मार्ग' पत्रिका के नियम

#### %%

- ?—'सहज मार्ग' प्रति वर्ष चार वार जनवरी, श्रप्तेल, जुलाई श्रीर श्रक्ट्बर की पहली तारीख को प्रकाशित होता है।
- २—'सहज-मार्ग' का मुख्य उद्देश्य श्राध्यात्मिक साधना पद्धति से सम्बन्धित गूढ् रहस्यों का यथा सम्भव उपयुक्त प्रकाशन है।
- ३—'सहज-मार्ग' में प्रकाशनार्थ आने वाले लेखों, कविताओं, कहानियों आदि का विषय मुख्यतः आध्यात्मिक एवं सांस्कृतिक होना चाहिये।
- ४—लेखों, कहानियों, कविताओं आदि के घटाने बढ़ाने, छापने या न छापने का पूर्ण अधिकार सम्पादक को रहेगा। लेखों आदि में प्रकाशित मत का उत्तरदायित्व सम्पादक पर नहीं, किन्तु स्वयं लेखक पर होगा।
- ४—प्रकाशनार्थ आने वाले लेख आदि देवनागरी अथवा अंगरेजी लिपि में कागज के एक आर शुद्ध एवं स्पष्ट रूप से लिखें या टाइप किये हुए होने चाहिए।
- ६—'सहज मार्ग' में प्रकाशनार्थ लेख इत्यादि निम्नाँ कित पते पर भेजे जाने चाहिये-

#### श्री सूर्यप्रसाद श्रीवास्तव

गुप्ता भवन, महराजनगर,

लखीमपुर - खीरी उ० प्र०

७—'सहज मार्ग' में श्री रामचन्द्र मिशन के प्रधान की स्वीकृति प्राप्त विज्ञापन प्रकाशित हो सकते हैं। विज्ञापनों की दर निम्न लिखित हैं—

कबर का चौथा पृष्ठ पूरा २०) तीस रुपये आधा १४) पन्द्रह रुपये श्चन्य साधारण पृष्ट पूरा २०) बीस रुपये आधा १०) दस रुपये चौथाई ६) छ रुपये

# श्रीर रामचन्द्र मिशन का प्रकाशित साहित्य

1-Efficacy of Rajyoga by Sri Ramchandra ji, Price Rs 2-50 N. P.

Shahjahanpur (U.P.)

gic

n

it pe

e basis of s

art is made i

2-Reality at Dawn by Sri Ramchandra ji, Price Rs 1-50 N. P.

Shahjahanpur (U.P.)

३-सहज मार्ग के दस उसूलों ले॰ श्री रामचन्द्र जी, मृल्य १-४० नये पैसे

की शरह (उर्दू) शाहजहाँपुर (उ० प्र०)
४-गुरू संदेश ले० श्री रामचन्द्र जी, मृत्य २४ नये पैसे

शाहजहाँपुर (उ० प्र०)

४-सहज समाधि ले॰ कुमारी कस्तूरी चतुर्वेदी मृल्य २४ नये पैसे लखीमपुर-खीरी (उ० प्र०)

AUDULOU DE LA UNIONE

# त्रावश्यक सूचना

यह श्रद्ध 'सहज मार्ग' का पहले वर्ष का श्रान्तिम श्रद्ध है। प्राहकों का पहले वर्ष का चन्दा इस श्रद्ध के साथ समाप्त हो गया। उनसे हमारा विनम्न श्रनुरोध है कि श्रगले वर्ष का चन्दा शीव्र भेज कर अपनी प्रिय पत्रिका की श्रार्थिक कठिनाइयों को दूर करने में सिक्रिय सहयोग प्रदान करें।

चन्दा इस पते पर भेजें:-

श्री ईश्वर सहाय जी

संचालकः श्री रामचन्द्र मिशन(बाँच)

नौरङ्गावाद-लखीमपुर-खीरी,उत्तर प्रदेश (भारतवर्ष)

श्यामकुमार पांडे द्वारी गांधी

व्हांपुर में मुद्रित